Thema | Sezession 122 - Oktober 2024

Kontemplation im Menschenpark -

Fragen an Uwe Jochum

Gotz Kubitschek im Gesprach mit Uwe Jochum

SEZESSION: Sie trugen im Rahmen der Studientage
in Schnellroda zur »Kontemplation im Men-
schenpark« vor, lieber Herr Dr. Jochum, und
Thr Vortrag wurde allenthalben als Kontrapunkt
wahrgenommen. Denn das Nachdenken iiber die
»Regeln fiir den Betrieb von Menschenparks«
(Sloterdijk) ist vor allem eines iiber das Machen,
das Betreiben, und keines iiber das Unterlassen
von Dingen, die technologisch moglich gewor-
den sind und ganz sicher nicht weltweit geachtet
werden konnen. Sie umgehen diese Konfronta-
tion und setzen ganz woanders an.

JocuuM: Die Frage, die sich nach der Lektiire
von Sloterdijks Regeln fiir den Menschenpark
stellt, ist die, wie wir uns eine produktiv in den
Entwicklungspfad des Menschen integrierte
» Anthropotechnik« denken sollen. Sloterdijk
bleibt hier eigentiimlich unscharf: Einmal
spricht er von einer »zoopolitischen Aufgabe«,
die der Mensch zu bewiltigen habe, und sugge-
riert damit, dafd der Mensch der Herr des Ge-
schehens sei. Dann aber spricht er angesichts
der Herausforderungen durch die neuesten
Medien und Gentechniken vom »Unumging-
lichen«, »das zugleich das Nichtbewiltigbare
ist«, und das suggeriert, dafd der Mensch nichts
weiter als eine Variable in einem technischen
Entwicklungsprozef§ sei. Beide Male kreisen
Sloterdijks Uberlegungen jedenfalls um die
Frage der Machbarkeit oder Nichtmachbar-
keit eines evolutionaren Prozesses und verblei-
ben damit im Horizont einer »Technik«, die al-
les, was ist, unter die Fuchtel des Machbaren
und technisch Herstellbaren bringt. Dabei wird
aber tibersprungen, daf§ vor allem Machen und
Herstellen zunichst geschaut werden mufS, was
tiberhaupt mach- und herstellbar ist. Die Schau
auf das, was ist, nannten die Griechen theoria.
Das meinte keine Theorie im modernen Sinn,
also ein System von aufeinander bezogenen Sat-
zen, die die Wirklichkeit operationalisierbar
machen sollen. Das meinte vielmehr ein Sich-
ansprechen-Lassen von dem, was ist. Theoria in
diesem Sinne ist nichts, was wir machen kon-
nen, wohl aber eine Fahigkeit, die wir geduldig

56 | Gesprach mit Uwe Jochum

einiiben und entwickeln konnen. Meister Eck-
hart hat diesem Gegenmodus zum Machen den
Namen »Gelassenheit« gegeben.

SezEssION: Thre Kritik an dem, was Sloterdijk vor-
trug und was Heidegger andeutete, richtet sich
unter anderem gegen die Vagheit der Vorschlage
beider Denker. Beide beschreiben eine Haltung,
Sloterdijk nennt sie sogar »Ubungen«, aber: Es
bleibt bei der Aufforderung zur Ubung und wird
nie konkreter — wie namlich geiibt werden konne
und worauf dieses Uben abziele. Thr Vortrag hin-
gegen wurde konkreter.

JocHuM: Ich habe daran erinnert, daf$ die abend-
landische Kultur in der Tat auf einer ganz spezi-
fischen Ubungskultur aufruht. Dem Vorbild Jesu
folgend, entwickelten christliche Monche, die so-
genannten Wiistenvater, ab dem 3. Jahrhundert
n. Chr. in Agypten und dem Vorderen Orient das
»kontemplative Gebet«, das in der stillen Rezi-
tation eines einzigen Gebetsverses besteht, der
als immerwihrendes Gebet gesprochen wird. Im
Verein mit bestimmten korperlichen Ubungen
soll dieses Gebet den Beter zu Gott hin offnen.
Zugleich aber fixiert das immerwihrende stille
Gebet das Denken des Beters, indem es abglei-
tende Gedanken blockiert und den Denker im
Hier und Jetzt seines Gebets festhalt. Es ist, reli-
gios gesprochen, das Hier und Jetzt dessen, was
Gott uns schenkt, was wir aber in unserem im-
mer in Assoziationen abgleitenden Denken nor-
malerweise gar nicht mehr wahrnehmen: dafd
wir hier und jetzt etwas sehen, horen, riechen,
schmecken und fiithlen. Mit einem Wort: Der gut
getibte kontemplative Beter 6ffnet sich nicht nur
fur Gott, sondern auch fur Gottes Schopfung. Er
wird »wirklichkeitskompetent«, weil er ohne die
eingeschliffenen Denkbahnen, die ihn vom Hier
und Jetzt wegfithren, neu und geduldig wahrneh-
men kann, was ist.

Sezession: Verbliiffend fiir uns alle war die so
deutliche Ableitung kontemplativer Ordnung in
das hinein, was Sie »Politikfahigkeit« nannten.
Konnen Sie das bitte einmal ausfiihren?



JocHuM: Wenn es der Politik darum geht, Wirk-
lichkeit zu gestalten, dann ist die unabdingbare
Voraussetzung fiir alles politische Handeln, dafd
wir eine Ahnung von ebendieser Wirklichkeit ha-
ben. Nun sagte ich gerade, daf§ diese Ahnung in
aller Regel verstellt ist durch eingeschliffene As-
soziationen, die immer auch mit Emotionen ver-
bunden sind, und durch eine ausgehirtete Spra-
che. Beides zusammen lafSt uns die Wirklichkeit
als eine feste Masse von Tatsachen wahrnehmen,
die sich anscheinend von selbst verstehen.

Diese feste Masse beginnt allerdings immer
wieder zu brockeln, wenn die Dinge sich verin-
dern und die Wirklichkeit sich verschiebt, sei es
durch natiirliche Prozesse oder durch menschli-
ches Handeln, so dafy wir vor der Herausforde-
rung stehen, unser Wirklichkeitsverhaltnis und
auch unser Sprechen uber die Wirklichkeit neu
zu justieren. An dieser Stelle meldet sich die Ver-
suchung der Ideologie, die uns einreden will, das

UWE JOCHUM

Langmut

Den Widerdtand Giben

Uwe Jochum: Langmut.
Den Widerstand iiben,
88 Seiten, Hardcover, 10 €.

Erhéltlich bei antaios.de

Verlag Antalos RS kaplaken 92

Wirklichkeitsverhiltnis sei ein primdr sprachli-
ches, so dafl man nur die Sprache neu justieren
miisse, um zu einer neuen Wirklichkeit zu kom-
men — oder bei den alten Begriffen bleiben miisse,
um das Neue zu verhindern. Sollte es dabei zu
miteinander inkompatiblen Ansichten kommen,
mufd man eben per Sprachpolitik durchsetzen,
was sich als Wirklichkeit zeigen soll.

Will man dieser Versuchung nicht erliegen,
muf$ man hinter das Sprechen zuriick auf den
Moment, da sich die Wirklichkeit uns zeigt als
etwas, das sich in einem dynamischen Prozef3
herausbildet. Der kontemplative Ubungsweg ist
ein Weg, der an diesen Moment heranfiihren will,
an dem die Dynamik der Wirklichkeit Gestalt ge-
winnt und in uns Wort wird. Das geschieht im
kontemplativen Gebet dadurch, daf$ die gewohn-
ten Gedankenketten blockiert und die damit ver-
bundenen Emotionen beruhigt werden. Wenn
das glickt, zeigt sich die Wirklichkeit nicht nur
neu, sondern zugleich auch so, daf§ wir erkennen,
dafs sie nichts Festes und Fixiertes ist, sondern in
einem dynamischen Prozefs generiert wird. Wir
haben im kontemplativen Gebet an dieser Dy-
namik der Wirklichkeit teil. Und daher sind wir
wirklichkeitskompetent.

Das kontemplative Gebet macht uns aber
nicht nur wirklichkeitskompetent, sondern auch
politikfahig. Denn dadurch, daf§ im kontempla-
tiven Gebet unser Wirklichkeitsbezug gleichsam
gereinigt, auf jeden Fall aber neu geordnet wird
und neu zur Sprache kommt, werden auch unsere

Emotionen, Affekte und Willenskrifte neu ge-
ordnet. Die alten Aufreger werden abgebaut, die
aus der Dynamik der Wirklichkeit aufgestiege-
nen neuen Sachverhalte und Ziele konnen affek-
tiv neu aufgeladen und mit neuem Willen ange-
steuert werden. Und da dieser Vorgang, wenn er
gliuckt, uns mit der Wirklichkeit und nicht mit
Illusionen in Kontakt bringt, werden es positive
Emotionen, gute Affekte und ein starker Wille
sein, die uns politisch das Richtige im Hinblick
auf gute Ziele tun lassen.

SEZESSION: Sie verankern diese Kontemplations-
technik im Christentum. Halten Sie andere Reli-
gionen, andere Glaubenssysteme fiir unfahig, auf
diese Weise riickzubinden? Oder ist das Ergeb-
nis einer wohl moglichen Riickbindung, etwa im
Buddhismus, eben ein ganz anderes als das, was
Sie gerade beschrieben?

JocuuM: Ich muf zunichst einriumen, dafd ich
Erfahrungen nur mit der christlichen Kontempla-
tion habe; die asiatischen Meditationspraktiken
kenne ich nur aus der Literatur. Dies vorausge-
schickt, glaube ich aber, dafl man folgende drei
Punkte feststellen kann.

Erstens: Die christliche Kontemplationspra-
xis ist »psychotechnisch« nicht verschieden von
den asiatischen Meditationspraktiken. Man sitzt
und schweigt duflerlich und bringt seine Ge-
danken zur Ruhe; durch einen Gebetsvers wie
im Christentum oder durch ein Mantra wie im
Buddhismus.

Zweitens: Auch der Versuch, durch die
Ubungspraxis die sprachlichen Aushirtungen
hinter sich zu lassen und das Sein als einen dy-
namischen Prozef$ zu begreifen, der sich noch im
kleinsten Detail zeigen kann, ist beiden Ubungs-
kulturen gleich.

Drittens: Der fundamentale Unterschied zwi-
schen den beiden Ubungswelten liegt in dem,
woraufhin hier jeweils geiibt wird. Im Buddhis-
mus ist es die Erfahrung einer wahren Welt, die
nicht mehr in Begriffen erfafst werden kann und
sich, so gesehen, als ein »Nichts« zeigt. Hinzu
kommt die Erfahrung einer durch Leiden ge-
priagten Welt, die iiberwunden werden soll. Im
Christentum hingegen ist es die Erfahrung der
Welt als einer Schopfung Gottes, die als Schop-
fung gut und eine Fiille ist, mit der wir geordnet
und produktiv umzugehen haben — und die als
Schopfung Gottes immer auch einen Fingerzeig
auf Gott enthilt, der keine anonyme Macht und
kein kosmisches Energiefeld ist, sondern eine
Person. Das heif$t, dafs wir von uns als Person
auf Gott als Person schlieffen diirfen: Er beno-
tigt wie wir ein Gegeniiber, um Person zu sein;
er existiert als Gott in einer Dynamik, in der er
sich uns zeigt (so wie sich auch eine andere Per-
son uns zeigt) und zugleich sich verbirgt (so wie
auch wir eine andere Person nicht ergriinden
konnen). Die christliche Grunderfahrung ist da-
her die, dafy wir Gott, den Menschen und seiner
Schopfung im ganzen vertrauen konnen, weil sie
in einer personalen Struktur miteinander verbun-
den sind, in der sich der Sinn der Welt zeigt. =

Gesprach mit Uwe Jochum | 57



