
56 Gespräch mit Uwe Jochum

einüben und entwickeln können. Meister Eck-
hart hat diesem Gegenmodus zum Machen den 
Namen »Gelassenheit« gegeben.

Sezession: Ihre Kritik an dem, was Sloterdijk vor-
trug und was Heidegger andeutete, richtet sich 
unter anderem gegen die Vagheit der Vorschläge 
beider Denker. Beide beschreiben eine Haltung, 
Sloterdijk nennt sie sogar »Übungen«, aber: Es 
bleibt bei der Aufforderung zur Übung und wird 
nie konkreter – wie nämlich geübt werden könne 
und worauf dieses Üben abziele. Ihr Vortrag hin-
gegen wurde konkreter.

Jochum: Ich habe daran erinnert, daß die abend-
ländische Kultur in der Tat auf einer ganz spezi-
fischen Übungskultur aufruht. Dem Vorbild Jesu 
folgend, entwickelten christliche Mönche, die so-
genannten Wüstenväter, ab dem 3. Jahrhundert 
n. Chr. in Ägypten und dem Vorderen Orient das 
»kontemplative Gebet«, das in der stillen Rezi-
tation eines einzigen Gebetsverses besteht, der 
als immerwährendes Gebet gesprochen wird. Im 
Verein mit bestimmten körperlichen Übungen 
soll dieses Gebet den Beter zu Gott hin öffnen. 
Zugleich aber fixiert das immerwährende stille 
Gebet das Denken des Beters, indem es abglei-
tende Gedanken blockiert und den Denker im 
Hier und Jetzt seines Gebets festhält. Es ist, reli-
giös gesprochen, das Hier und Jetzt dessen, was 
Gott uns schenkt, was wir aber in unserem im-
mer in Assoziationen abgleitenden Denken nor-
malerweise gar nicht mehr wahrnehmen: daß 
wir hier und jetzt etwas sehen, hören, riechen, 
schmecken und fühlen. Mit einem Wort: Der gut 
geübte kontemplative Beter öffnet sich nicht nur 
für Gott, sondern auch für Gottes Schöpfung. Er 
wird »wirklichkeitskompetent«, weil er ohne die 
eingeschliffenen Denkbahnen, die ihn vom Hier 
und Jetzt wegführen, neu und geduldig wahrneh-
men kann, was ist. 

Sezession: Verblüffend für uns alle war die so 
deutliche Ableitung kontemplativer Ordnung in 
das hinein, was Sie »Politikfähigkeit« nannten. 
Können Sie das bitte einmal ausführen?

Sezession: Sie trugen im Rahmen der Studientage 
in Schnellroda zur »Kontemplation im Men-
schenpark« vor, lieber Herr Dr. Jochum, und 
Ihr Vortrag wurde allenthalben als Kontrapunkt 
wahrgenommen. Denn das Nachdenken über die 
»Regeln für den Betrieb von Menschenparks« 
(Sloterdijk) ist vor allem eines über das Machen, 
das Betreiben, und keines über das Unterlassen 
von Dingen, die technologisch möglich gewor-
den sind und ganz sicher nicht weltweit geächtet 
werden können. Sie umgehen diese Konfronta-
tion und setzen ganz woanders an.

Jochum: Die Frage, die sich nach der Lektüre 
von Sloterdijks Regeln für den Menschenpark 
stellt, ist die, wie wir uns eine produktiv in den 
Entwicklungspfad des Menschen integrierte 
»Anthropotechnik« denken sollen. Sloterdijk 
bleibt hier eigentümlich unscharf: Einmal 
spricht er von einer »zoopolitischen Aufgabe«, 
die der Mensch zu bewältigen habe, und sugge-
riert damit, daß der Mensch der Herr des Ge-
schehens sei. Dann aber spricht er angesichts 
der Herausforderungen durch die neuesten 
Medien und Gentechniken vom »Unumgäng-
lichen«, »das zugleich das Nichtbewältigbare 
ist«, und das suggeriert, daß der Mensch nichts 
weiter als eine Variable in einem technischen 
Entwicklungsprozeß sei. Beide Male kreisen 
Sloterdijks Überlegungen jedenfalls um die 
Frage der Machbarkeit oder Nichtmachbar-
keit eines evolutionären Prozesses und verblei-
ben damit im Horizont einer »Technik«, die al-
les, was ist, unter die Fuchtel des Machbaren 
und technisch Herstellbaren bringt. Dabei wird 
aber übersprungen, daß vor allem Machen und 
Herstellen zunächst geschaut werden muß, was 
überhaupt mach- und herstellbar ist. Die Schau 
auf das, was ist, nannten die Griechen theoria. 
Das meinte keine Theorie im modernen Sinn, 
also ein System von aufeinander bezogenen Sät-
zen, die die Wirklichkeit operationalisierbar 
machen sollen. Das meinte vielmehr ein Sich-
ansprechen-Lassen von dem, was ist. Theoria in 
diesem Sinne ist nichts, was wir machen kön-
nen, wohl aber eine Fähigkeit, die wir geduldig 

Thema  |  Sezession 122 · Oktober 2024

Kontemplation im Menschenpark –  
Fragen an Uwe Jochum
Götz Kubitschek im Gespräch mit Uwe Jochum



57

Emotionen, Affekte und Willenskräfte neu ge-
ordnet. Die alten Aufreger werden abgebaut, die 
aus der Dynamik der Wirklichkeit aufgestiege-
nen neuen Sachverhalte und Ziele können affek-
tiv neu aufgeladen und mit neuem Willen ange-
steuert werden. Und da dieser Vorgang, wenn er 
glückt, uns mit der Wirklichkeit und nicht mit 
Illusionen in Kontakt bringt, werden es positive 
Emotionen, gute Affekte und ein starker Wille 
sein, die uns politisch das Richtige im Hinblick 
auf gute Ziele tun lassen.

Sezession: Sie verankern diese Kontemplations-
technik im Christentum. Halten Sie andere Reli-
gionen, andere Glaubenssysteme für unfähig, auf 
diese Weise rückzubinden? Oder ist das Ergeb-
nis einer wohl möglichen Rückbindung, etwa im 
Buddhismus, eben ein ganz anderes als das, was 
Sie gerade beschrieben?

Jochum: Ich muß zunächst einräumen, daß ich 
Erfahrungen nur mit der christlichen Kontempla-
tion habe; die asiatischen Meditationspraktiken 
kenne ich nur aus der Literatur. Dies vorausge-
schickt, glaube ich aber, daß man folgende drei 
Punkte feststellen kann.

Erstens: Die christliche Kontemplationspra-
xis ist »psychotechnisch« nicht verschieden von 
den asiatischen Meditationspraktiken. Man sitzt 
und schweigt äußerlich und bringt seine Ge-
danken zur Ruhe; durch einen Gebetsvers wie 
im Christentum oder durch ein Mantra wie im 
Buddhismus.

Zweitens: Auch der Versuch, durch die 
Übungspraxis die sprachlichen Aushärtungen 
hinter sich zu lassen und das Sein als einen dy-
namischen Prozeß zu begreifen, der sich noch im 
kleinsten Detail zeigen kann, ist beiden Übungs-
kulturen gleich. 

Drittens: Der fundamentale Unterschied zwi-
schen den beiden Übungswelten liegt in dem, 
woraufhin hier jeweils geübt wird. Im Buddhis-
mus ist es die Erfahrung einer wahren Welt, die 
nicht mehr in Begriffen erfaßt werden kann und 
sich, so gesehen, als ein »Nichts« zeigt. Hinzu 
kommt die Erfahrung einer durch Leiden ge-
prägten Welt, die überwunden werden soll. Im 
Christentum hingegen ist es die Erfahrung der 
Welt als einer Schöpfung Gottes, die als Schöp-
fung gut und eine Fülle ist, mit der wir geordnet 
und produktiv umzugehen haben – und die als 
Schöpfung Gottes immer auch einen Fingerzeig 
auf Gott enthält, der keine anonyme Macht und 
kein kosmisches Energiefeld ist, sondern eine 
Person. Das heißt, daß wir von uns als Person 
auf Gott als Person schließen dürfen: Er benö-
tigt wie wir ein Gegenüber, um Person zu sein; 
er existiert als Gott in einer Dynamik, in der er 
sich uns zeigt (so wie sich auch eine andere Per-
son uns zeigt) und zugleich sich verbirgt (so wie 
auch wir eine andere Person nicht ergründen 
können). Die christliche Grunderfahrung ist da-
her die, daß wir Gott, den Menschen und seiner 
Schöpfung im ganzen vertrauen können, weil sie 
in einer personalen Struktur miteinander verbun-
den sind, in der sich der Sinn der Welt zeigt.  

Gespräch mit Uwe Jochum

Jochum: Wenn es der Politik darum geht, Wirk-
lichkeit zu gestalten, dann ist die unabdingbare 
Voraussetzung für alles politische Handeln, daß 
wir eine Ahnung von ebendieser Wirklichkeit ha-
ben. Nun sagte ich gerade, daß diese Ahnung in 
aller Regel verstellt ist durch eingeschliffene As-
soziationen, die immer auch mit Emotionen ver-
bunden sind, und durch eine ausgehärtete Spra-
che. Beides zusammen läßt uns die Wirklichkeit 
als eine feste Masse von Tatsachen wahrnehmen, 
die sich anscheinend von selbst verstehen.

Diese feste Masse beginnt allerdings immer 
wieder zu bröckeln, wenn die Dinge sich verän-
dern und die Wirklichkeit sich verschiebt, sei es 
durch natürliche Prozesse oder durch menschli-
ches Handeln, so daß wir vor der Herausforde-
rung stehen, unser Wirklichkeitsverhältnis und 
auch unser Sprechen über die Wirklichkeit neu 
zu justieren. An dieser Stelle meldet sich die Ver-
suchung der Ideologie, die uns einreden will, das 

Wirklichkeitsverhältnis sei ein primär sprachli-
ches, so daß man nur die Sprache neu justieren 
müsse, um zu einer neuen Wirklichkeit zu kom-
men – oder bei den alten Begriffen bleiben müsse, 
um das Neue zu verhindern. Sollte es dabei zu 
miteinander inkompatiblen Ansichten kommen, 
muß man eben per Sprachpolitik durchsetzen, 
was sich als Wirklichkeit zeigen soll.

Will man dieser Versuchung nicht erliegen, 
muß man hinter das Sprechen zurück auf den 
Moment, da sich die Wirklichkeit uns zeigt als 
etwas, das sich in einem dynamischen Prozeß 
herausbildet. Der kontemplative Übungsweg ist 
ein Weg, der an diesen Moment heranführen will, 
an dem die Dynamik der Wirklichkeit Gestalt ge-
winnt und in uns Wort wird. Das geschieht im 
kontemplativen Gebet dadurch, daß die gewohn-
ten Gedankenketten blockiert und die damit ver-
bundenen Emotionen beruhigt werden. Wenn 
das glückt, zeigt sich die Wirklichkeit nicht nur 
neu, sondern zugleich auch so, daß wir erkennen, 
daß sie nichts Festes und Fixiertes ist, sondern in 
einem dynamischen Prozeß generiert wird. Wir 
haben im kontemplativen Gebet an dieser Dy-
namik der Wirklichkeit teil. Und daher sind wir 
wirklichkeitskompetent.

Das kontemplative Gebet macht uns aber 
nicht nur wirklichkeitskompetent, sondern auch 
politikfähig. Denn dadurch, daß im kontempla-
tiven Gebet unser Wirklichkeitsbezug gleichsam 
gereinigt, auf jeden Fall aber neu geordnet wird 
und neu zur Sprache kommt, werden auch unsere 

Uwe Jochum: Langmut. 
Den Widerstand üben, 
88 Seiten, Hardcover, 10 €.

Erhältlich bei antaios.de


