
14

Wer seinen Vortrag »Regeln für den Menschenpark« nennt, will pro-
vozieren. Denn er rührt bereits mit dem Titel am Selbstverständnis 
des postmodernen Menschen, der sich frei, mündig und ungebunden 
wähnt. Hinzu kommt, auch wenn die Häppchenkultur vor 25 Jahren 
noch nicht so ausgeprägt war, daß sich ein Schlagwort oft verselbstän-
digt oder gleich für die Sache genommen wird. Die Argumentation tritt 
dann in den Hintergrund oder wird gar nicht mehr wahrgenommen. 
Peter Sloterdijk hat sich, nachdem die Debatte um seinen Text groteske 
Formen annahm, über die »gewohnheitsmäßigen und gewerbsmäßigen 
Mißversteher«1 beklagt und ist damit hinter seine eigene Diagnose der 
Gegenwart zurückgefallen. 

Denn Sloterdijks konstatiert das Ende des Humanismus, den er als eine 
Epoche begreift, in der ein Lektürekanon dafür sorgte, daß der Mensch 
nicht des Menschen Wolf wird: »Humanismus als Wort und Sache hat 
immer ein Wogegen, denn er ist das Engagement für die Zurückholung 
des Menschen aus der Barbarei.«2 Damit ist nicht nur gesagt, daß diese 
Möglichkeit der Zähmung ausfalle, sondern vor allem, daß der Mensch 
gezähmt werden müsse. Für Sloterdijk ist es Heidegger, der zum ersten-
mal dieses Ende der humanistischen Epoche feststellte und damit einen 
»trans-humanistischen oder post-humanistischen Denkraum« eröffnete. 
Was daraus folgt, ist umstritten und Thema des zweiten Teils des Vortrags: 
»Was zähmt noch den Menschen, wenn der Humanismus als Schule der 
Menschenzähmung scheitert?«3 Nicht gewiß ist, ob Sloterdijk eine Ant-
wort geben könnte. In jedem Fall aber zeugt es von einer gewissen Inkon-
sequenz Sloterdijks, wenn er das Ende der guten Manieren mit marki-
gen Worten feststellt und sich gleichzeitig beklagt, daß seine Gegner keine 
guten Manieren haben.

Dieser mangelnde Ernst zeichnet die Gegenwartsdeutungen von 
Sloterdijk von jeher aus. Davon unbeeinträchtigt ist allerdings seine Fähig-
keit, mitunter die richtigen Fragen zu stellen. Ich meine damit nicht seine 
raunenden Andeutungen über die selektiven Möglichkeiten der Gentech-
nik, die seinerzeit für einen Sturm im Wasserglas sorgten, sondern seine 
Zuspitzung der Frage, wie sich eine Gesellschaft formiert bzw. ob sie for-
miert wird, und wenn ja, von wem angeleitet, angeführt? Damit verbun-
den ist die Frage nach der Mündigkeit: Ist der Mensch ein Wesen, das selbst 
darüber (mit-)bestimmt, in welchen Verhältnissen es lebt, oder ist es einer 
höheren Macht unterworfen?

Seit Platon, so Sloterdijk, sind »Reden in der Welt, die von der Men-
schengemeinschaft sprechen wie von einem zoologischen Park, der zugleich 
ein Themen-Park ist; die Menschenhaltung in Parks oder Städten erscheint 
von jetzt an als eine zoopolitische Aufgabe.« 4 Nachdenken über Politik sei 
ein Nachdenken über diese Regeln in Menschenparks. Das Paradox, das 
es zu lösen gelte, sei die Frage des Unterschieds zwischen den Hirten und 

Lehnert – Nachzügler

Thema  |  Sezession 122 · Oktober 2024

Nachzügler, wortgewaltig:  
Sloterdijks Geschick
von Erik Lehnert

1  Peter Sloterdijk: »Nach-
bemerkung«, in: ders.: 
Regeln für den Menschen-
park. Ein Antwortschreiben 
zu Heideggers Brief über 
den Humanismus, Frank-
furt a. M. 1999, S. 57 – 60.

2  Sloterdijk: Regeln, S. 16.

3  Ebd., S. 31 f.

4  Ebd., S. 48.



15

den Schafen und wie sich das Verhältnis politisch gestalten läßt. Es geht um 
»die aktuelle Ungleichheit der Menschen vor dem Wissen, das Macht gibt.« 

Das Stichwort »Park« enthält viele Implikationen. Ein Tierpark etwa 
wird angelegt, gepflegt und bewacht. Die darin vorkommenden Tiere sind 
dort hingesetzt und ihrer natürlichen Umwelt und der Möglichkeit beraubt, 
ihren Instinkten freien Lauf zu lassen. Insbesondere die Raubtiere haben 
keinerlei Gelegenheit mehr, ihr Raubtiersein zu erproben. Mit Nietzsche 
geht Sloterdijk davon aus, daß der Mensch durch den Humanismus (die 
Moral) seiner Instinkte beraubt und domestiziert wurde. Der Park ist also 
der adäquate Lebensraum für Herdentiere, für alle anderen ist er eine trost-
lose Angelegenheit. Und es ist nicht nur diese Trostlosigkeit, die uns zum 
Widerspruch reizt, sondern auch unsere Lebenserfahrung.

Sloterdijk hat sich in seinem Vortrag mit Platon, Nietzsche und 
Heidegger auf möglichst große Autoritäten berufen und diese einer derart 
einseitigen Auslegung5 unterworfen, daß sich die Frage stellt, was Sloterdijk 
damit erreichen wollte, wenn es ihm nicht lediglich um Aufmerksamkeit 
ging. Eine Antwort findet sich in einer Vorlesung, die Sloterdijk ebenfalls 
1999 unter dem Titel »Das Menschentreibhaus« gehalten hat: Der Begriff 
»Anthropotechnik« sei »jüngst in einer umfangreichen Debatte als Syn-
onym für das Konzept einer zentralisierten, strategisch planenden Human-
biotechnik mißverstanden und mit den Erregungen aufgeladen [worden], 
die sich in einer quasi religiös motivierten Schlacht um den Menschen mel-
den können. Hingegen steht der Ausdruck Anthropotechnik für ein klar 
umrissenes Theorem der historischen Anthropologie: Nach ihm ist der 
Mensch von Grund auf Produkt und kann daher in den engen Grenzen bis-
herigen Wissens nur verstanden werden, wenn man seinen Produktionsver-
fahren analytisch nachgeht.«6

»Produktionsverfahren« ist ein typisches Sloterdijk-Wort, das aber 
selbst unter Bezugnahme auf Zähmung und Züchtung nicht unbedingt vor-
aussetzt, daß es einen Züchter und einen Zähmer geben müsse. Denn die 
Zähmung durch den Humanismus hat zwar Lehrern und Geistlichen eine 
besondere Rolle als Vermittler des Wissenskanons zugewiesen, allerdings 
waren sie im Grunde nur Ausführende des Zeitgeistes. Das Programm, das 
Verfahren selbst haben sie sich nicht ausgedacht, als Züchter und Hirten 
kommen sie nicht in Betracht, maximal als Gehilfen. Daher kommt es bei 
der Frage nach Formierung und Mündigkeit auch weniger auf die Frage 
nach den Züchtern als auf die nach dem Zeitgeist an. Denn die Antwor-
ten, die die Menschen darauf gegeben haben, waren von Zeit zu Zeit sehr 
unterschiedlich.

Verlassen wir die unhistorische Bilderwelt Sloterdijks und schauen uns 
kurz den Ursprung dessen an, was Sloterdijk mit Humanismus meint, so 
wird klar, daß sich ohne einen Blick auf konkrete geschichtliche Entwick-
lung unsere Situation nicht erhellen läßt. Das etwas sperrige Wort »Huma-
nismus« verdeckt dabei mehr als es offenlegt. Als Heidegger 1946 seinen 
gleichnamigen Brief schrieb, stand das Wort für eine Tradition, die mit 
dem Nationalsozialismus abgebrochen war und nun wiederbelebt werden 
sollte – eine Weltanschauung nämlich, die den Menschen in den Mittel-
punkt stellte und die Freiheit des einzelnen zum Ziel hatte. Das Mittel dazu 
war die Bildung, mit deren Hilfe man in der Renaissance den eigentlichen 
Menschen schaffen wollte. »Die kontinuierliche Entfaltung der Mündigkeit 
wurde von der Ausgestaltung eines Freiheitskonzepts begleitet, das bereits 
die wesentlichen Bestimmungsmerkmale neuzeitlich-moderner Freiheits-
vorstellungen enthielt. Vor allem profilierte sich die Idee einer durchaus 
persönlichen Freiheit, einer Freiheit […] die als selbstlegitimierte Tugend, 
Gabe, Befähigung und schließlich als Recht zur Signatur des Menschen 
gehörte.«7

Da die persönliche Freiheit im Mittelpunkt dieses Humanismus steht, 
ist er gleichzeitig die Geburtsstunde dessen, was wir heute unter dem 
Begriff des Individualismus zusammenfassen. Im Gegensatz zum Humanis-
mus, der Anstrengungen zur umfassenden Bildung erforderte, war der Indi-
vidualismus auch etwas Äußerliches. Es ging aber weniger darum, sich als 
einzelner und damit von der Gemeinschaft Losgelöster zu präsentieren, als 
innerhalb der Gemeinschaft etwas Besonderes, Singuläres zu sein. Georg 
Simmel hat dabei zwei verschiedene Arten des Individualismus unterschie-
den, die romanische und die germanische.8 Der germanische Individualis-
mus habe sich organisch auf einen gemeinsamen Wurzelpunkt bezogen. Bei 

Lehnert – Nachzügler

5  Sloterdijk unterschlägt 
bei Platon, daß in der Poli-
teia die Idee eines Staates 
entwickelt wird, bei Nietz-
sche die Feier des »Freigei-
stes«, vor dem alle zittern, 
und bei Heidegger, daß 
der Erstveröffentlichung 
des Humanismus-Briefes 
eine Auslegung des Höh-
lengleichnisses vorange-
stellt war.

6  Peter Sloterdijk: Das 
Menschentreibhaus. Stich-
worte zur historischen und 
prophetischen Anthropolo-
gie, Weimar 2001, S. 12 f.

7  Hellmut Diwald: 
Anspruch auf Mündigkeit. 
Um 1400 – 1555, Frank-
furt a. M. 1982 (= Propy-
läen Geschichte Europas; 1), 
S. 150.

8  Vgl. Georg Simmel: 
»Individualismus« (1917), 
in: ders.: Brücke und Tür. 
Essays des Philosophen zur 
Geschichte, Religion, Kunst 
und Gesellschaft, Stuttgart 
1957, S. 251 – 259.



16

ihm steht die Tat, nicht der Stil im Mittelpunkt. Daher rührt auch seine 
Dynamik, die erhalten blieb, als die »Triebkraft der Wurzel, die innere 
Stimme leiser« geworden war. Im germanischen Individualismus gründet 
die Wirtschaftsform des Kapitalismus, der die entscheidende Ursache dafür 
ist, daß der Individualismus wurzellos wurde.9 Es hat seither immer wieder 
Versuche gegeben, diesen Zustand zu überwinden.

Das begann bereits im Kaiserreich, das uns in dieser Hinsicht noch als 
eine intakte Gesellschaft erscheinen mag. Allerding hatte die Industriali-
sierung durch Landflucht bereits dazu geführt, daß die Menschen entwur-
zelt und zur Masse geworden waren. Der Kommunismus nahm diese Lage 

als Ausgangspunkt und versuchte eine neue Gemeinschaft der Proletarier 
zu stiften, um auf diese Weise politisch wirksam zu werden. Die größten-
teils bürgerliche Lebensreformbewegung war in ihren verschiedenen Aus-
prägungen als Jugendbewegung oder Heimatschutzbewegung ein weiterer 
Versuch, eine neue Verwurzelung zu ermöglichen. Offensichtlich genügten 
weder die Formen des Individualismus noch die der verordneten Gemein-
schaft, um den Individualismus und den Materialismus einzuhegen. Voll-
ends problematisch wurde die Situation nach dem Ersten Weltkrieg, als die 
letzten traditionellen Bindungen zerstört wurden. Neben den praktischen 
Versuchen, die Vereinzelung in der Masse zu überwinden, gab es theoreti-
sche Überlegungen, wie sich der von vielen als notwendig erachtete Wandel 
vollziehen lassen könnte.

Der Philosoph Max Scheler warnte in seinem letzten zu Lebzeiten ver-
öffentlichten Artikel – er starb im Mai 1928 – davor, endliche Dinge für 
die höchsten Güter zu halten. Das sei Götzendienst. Wolle man darüber 
hinauskommen, müsse man diesen Götzen zerschlagen und den endlichen 
Dingen einen relativen Platz zuweisen. Voraussetzung sei, daß man sich 
überhaupt bewußt werde, daß man Götzendienst betreibe. Scheler sieht 
den Menschen eines dreifachen Wissens fähig: des Herrschafts- oder Lei-
stungswissens, des Wesens- oder Bildungswissens und des metaphysischen 
oder Erlösungswissens. Die ersten beiden seien das Rüstzeug, mit dem sich 
der Aufschwung zur Metaphysik nehmen lasse. Scheler denkt zwar ganz 
vom Menschen aus, sieht ihn aber in einer starken Beziehung zu Gott: »In 
seinem Menschsein, das ein Sein der Entscheidung ist, trägt der Mensch 
die höhere Würde eines Mitstreiters, ja Mitwirkers Gottes, der die Fahne 
der Gottheit, die Fahne der erst mit dem Weltprozeß sich verwirklichenden 
›Deitas‹, allen Dingen vorzutragen hat im Wettersturm der Welt.«10 

Schelers Versuch, der Trostlosigkeit des Menschenparks zu entkom-
men, setzte ganz auf die Beziehung des Menschen zu Gott, der allerdings, 
und das ist ein Teil des Problems, für viele gar nicht mehr vorhanden war. 
Daher hat sich der Psychologe Fritz Künkel (1889 – 1956) der geistigen 
Situation des Menschen ganz innerweltlich genähert. Er war ein Vertre-
ter der Charakterkunde und hat sich, im Gegensatz zu vielen seiner Kol-
legen, nicht auf den einzelnen Charakter beschränkt, sondern eine »politi-
sche Charakterkunde« vorgelegt, die nach der Wechselwirkung zwischen 

Lehnert – Nachzügler

9  Max Weber betont die 
Bedeutung der »indivi-
dualistischen Antriebe des 
rationalen legalen Erwerbs-
kraft eigener Tüchtigkeit 
und Initiative« als Impuls 
der Entstehung des Kapita-
lismus. Vgl. Die protestan-
tische Ethik und der Geist 
des Kapitalismus (1904/05, 
Neuausgabe 1920).

10  Max Scheler: »Philoso-
phische Weltanschauung« 
(1928), in: ders.: Philoso-
phische Weltanschauung, 
Bern ³1968, S. 5 – 15, hier 
S. 15.

©
 A

m
re

i-M
ar

ie
, C

C
 B

Y-
S

A
 4

.0



17

einzelnem und Gesellschaft fragt. Auch er sieht im Individualismus etwas, 
das überwunden werden muß.

Unter Bezugnahmen auf den deutschen Idealismus, dem er die dia-
lektische Methode verdankt, untersucht Künkel die den Verhaltenswei-
sen des Menschen zugrundeliegenden Regeln und Zusammenhänge: »Wer 
diese Regeln kennt, kennt den Menschen. Und wer sie ändert, ändert den 
Menschen.«11 Die Ausbildung des Charakters sei das Ergebnis eines dia-
lektischen Prozesses, der mit der Umwelt und den Mitmenschen stattfinde. 
Auf neue Herausforderungen müsse der Mensch neue Antworten finden, 
sonst gehe er zugrunde (die Vermeidung der »Untergangsschranke«), das 
sei die Leistung des Individuums. Allerdings sei diese Antwort von der 
geschichtlichen Situation abhängig, die die Frage stelle. Es könne eine pro-
duktive, lebenssteigernde oder eine negative, unproduktive Antwort gege-
ben werden. 

Das bedeute, der Mensch kann mit seiner Antwort scheitern (Kata-
these), oder er wächst an der Herausforderung (Synthese). Dieses Schema 
vereinfacht Künkel biographisch und geschichtlich in die Schrittfolge: 
Ur-Wir, das durch den Wir-Bruch zerstört wird und aus dem die Ichhaf-
tigkeit folgt, die sich gegen das Ihr stellt und im besten Fall, nach einer 
Lebenskrise 12�, wieder zu einem erneuerten Wir findet. Die letzte Frage, 
die an den politischen Charakter gestellt werden kann, ist die des Mutes: 
»Willst du die Untergangsschranke vermeiden, indem du dich fügst, dich 
zurückziehst, wo du bedroht wirst, und nachgibst, wo der Gegner etwas 
von dir fordert; oder willst du sie vermeiden, indem du eine produktive 
Antwort gibst, die den geschichtlichen Verlauf in eine neue, unerwartete 
Richtung zwingt?«13 

Die entscheidende Frage ist damit, wie wir von der ichhaften zur wir-
haften Charakterform gelangen. Damit ist keine Rückkehr gemeint, son-
dern der Aufschwung in ein neues Wir, das erst im Werden begriffen ist. 
Zweifellos seien die meisten Menschen ichhaft, daher ängstlich, reizbar, 
tendenziös und starr in ihren Lebensäußerungen; und sie seien Mitläufer, 
keine Führer. Aber auch in ihnen schlummert, so Künkel, die »Barbarossa-
sehnsucht«, die Erinnerung an eine Zeit, die Gottfried Benn so faßte:

Ach, als sich alle einer Mitte neigten
Und auch die Denker nur den Gott gedacht,
sie sich den Hirten und dem Lamm verzweigten,
wenn aus dem Kelch das Blut sie reingemacht,

und alle rannen aus der einen Wunde,
brachen das Brot, das jeglicher genoss –,
oh ferne zwingende erfüllte Stunde,
die einst auch das verlorene Ich umschloss.14

Erfolgreiche politische Kampagnen appellieren immer an diese Sehnsucht, 
meist an die Heimatliebe. Selbst die ichhaftesten Mitläufer lassen sich 
damit gewinnen, allerdings nur für einen kurzen Moment, weil das Eintre-
ten der Besserung unmittelbar erfolgen muß. »Je stärker die Ichhaftigkeit 
ausgebildet ist, um so geringer ist der ›Spannungsbogen‹, um so rascher 
muß Leistung und Zahlung aufeinander folgen.«15 Künkel schließt seine 
politische Charakterkunde mit drastischen Worten: »Es lohnt sich, wirhaft 
zu fallen, es lohnt sich nicht, ichhaft zu leben. […] Nur aus dem Blute der 
Gefallenen entsteht das neue Wir.«16 

Das entspricht in gewissem Sinne dem Zeitgeist, der nach einem Sinn 
in dem massenhaften Sterben des Ersten Weltkriegs suchte. Künkel, der 
ganz sicher kein Rechter war, sieht hier einen lagerübergreifenden Zug der 
Gegenwart: Es braucht einen neuen Mythos; allerdings ist unklar, ob er 
schon da ist oder ob er noch geschaffen werden muß. Es ist kein Zufall, 
daß in dieser Zeit, 1928, ein Buch Georges Sorels, das erstmals 1908 in 
Frankreich erschienen war, in Deutschland übersetzt wurde: Über die 
Gewalt. Sorel geht darin davon aus, daß der Mensch zu Höchstleistun-
gen in der Lage ist, wenn er an eine sinnstiftende, gemeinsame Idee glaubt, 
die mit Gewalt durchgesetzt wird. Wenn diese nicht vorhanden ist, wird er 
zum Ichmenschen und versackt, wird dekadent.17

Warum das Thema in Deutschland, im Gegensatz zu Frankreich, erst 
nach dem Ersten Weltkrieg virulent wurde, leuchtet ein. In Deutschland 

Lehnert – Nachzügler

11  Fritz Künkel: Grund-
züge der politischen Cha-
rakterkunde, Berlin 1931, 
S. 12.

12  Für diese Krise und die 
Überwindung sind, abge-
sehen von den Klassikern 
wie »Damaskuserlebnis«, 
verschiedene Synonyme 
gebräuchlich. Armin Moh-
ler sprach von der »zweiten 
Geburt«, für die der ame-
rikanische Philosoph Ray-
mond Geuss vor kurzem 
versucht hat, die Bedingun-
gen dafür herauszuarbei-
ten, daß man kein Liberaler 
wird (Nicht wie ein Libera-
ler denken, Berlin 2023). 

13  Künkel: Charakterkunde, 
S. 27.

14  Gottfried Benn: »Verlo-
renes Ich« (1943).

15  Künkel: Charakterkunde, 
S. 83

16  Ebd., S. 114.

17  Georges Sorel: Über die 
Gewalt, Innsbruck 1928 
(Neuauflagen: Frank-
furt a. M. 1969, 1981).



18

gab es eine Tradition, die auch durch die 1848er Revolution nicht erschüt-
tert werden konnte und die im wesentlichen dafür sorgte, daß die Ordnung 
hielt, man also nur im Hinblick auf das Massenzeitalter gezwungen war, 
gewisse Modifikationen vorzunehmen. Diese grundsätzlich nicht in Frage 
gestellte Ordnung erlaubte es auch, gegenüber Formierungsversuchen jen-
seits der Tradition weitgehende Liberalität walten zu lassen. (Der Umgang 
mit der Sozialdemokratie war eine Ausnahme.) Nach 1918 war diese Ord-
nung kaputt, und es stellte sich die Frage Sloterdijks, wie man diesen Men-
schenpark, den man geerbt hatte und aus dem der Gott und der König 
entwichen waren, organisieren sollte. Die Antworten darauf sind bekannt, 
und es hat sich herausgestellt, daß sich eine Formierung unter diktatori-
schen Vorzeichen leichter durchführen läßt als unter demokratischen.18 Die 
Formierung einer demokratischen Gesellschaft hat sich damit zur eigentli-
chen Schlüsselfrage der politischen Philosophie entwickelt.

Die »formierte Gesellschaft« war ein Schlagwort der BRD der 1960er 
Jahre, das in unseren Ohren ziemlich nach Great Reset klingt und wie 
der Great Reset ein gutgemeintes Elitenprojekt gewesen ist. Der Begriff 
geht auf den Politikberater Rüdiger Altmann zurück, der ein gleichnami-
ges Buch verfaßte, vor allem aber als Redenschreiber für Ludwig Erhard, 
den damaligen Bundeskanzler, dafür sorgte, daß der Begriff populär 
wurde. Beide gingen davon aus, daß die Wohlstandssicherung das zen-
trale Moment für politische Stabilität sei. Sie leiteten daraus das Primat 
der Wirtschaft ab, dem sich alle Interessenverbände zu unterwerfen hät-
ten. Die organisierten Interessen »sind, trotz aller gegenteiligen Beteue-
rungen, nicht die Hüter der Freiheit, schon gar nicht der Verfassung – 
weniger, weil sie sie gefährden, als deshalb, weil ihnen die Kraft fehlt, sie 
im Ernstfall zu verteidigen. […] Das augenfälligste Symptom der Läh-
mung zeigt sich in der korrespondierenden Willensschwäche von Bun-
destag, Parteien und Regierung.«19 Die BRD befand sich in ihrer ersten 
Erschöpfungsphase, und Erhard wollte das System für zukünftige Aus-
einandersetzungen fit machen, die Spannkraft erhalten, die in der klas-
senlosen Mittelstandsgesellschaft leicht verlorengeht. Er wollte ohne 
den Mythos einen Weg aus der drohenden Dekadenz weisen. Auf wel-
chem Weg das geschehen sollte, blieb weitgehend unklar. Auch wenn es 
Überlegungen gab, die Verwaltungsstrukturen zu straffen, sah man den 
Schlüssel wohl in der Propaganda, mit der man eine »informierte Gesell-
schaft« schaffen wollte.

Auch wenn dieses Projekt auf starken gesellschaftlichen Widerstand 
von links stieß, so wie der Great Reset heute von rechts kritisiert wird, 
und offiziell nicht weiterverfolgt wurde, leben wir heute in einer formier-
ten Gesellschaft, wenn man darunter den weitgehenden Gleichklang der 
Weltanschauungen versteht. Wie es dazu kommen konnte, wird durch zwei 
Entwicklungen deutlich. Die Deutschen haben, wie der Rest der Welt, nicht 
nur das Ur-Wir hinter sich gelassen, sondern sie sind zu einer außengelei-
teten Gesellschaft geworden.20 Damit ist das Konzept der individuell aus-
geprägten Persönlichkeit, die über einen starken inneren Kompaß verfügte, 
überwunden, allerdings in eine Richtung, die Manipulation viel leichter 
macht. Beim außengeleiteten Menschen erfolgt die Regelung seiner morali-
schen Normen im ständigen Abgleich mit seiner Umwelt und der Meinung 
der Öffentlichkeit. Das Aufrechterhalten eigener Maßstäbe wird damit 
immer schwieriger, weil sich derjenige, der sich darauf beruft, zum Außen-
seiter macht. Dieses Verhalten erleichtert das Eindringen der Propaganda 
und erzeugt so konforme Individuen.21

Wie von Helmut Schelsky und Arnold Gehlen mehrfach festgestellt, ist 
es der Intellektuelle, der von dieser Situation profitiert, weil er sich als Sinn-
stifter und moralische Instanz profilieren kann.22 War er früher Gegenspie-
ler der Eliten, ist er mittlerweile zu deren Sprachrohr geworden. Sloter-
dijk ist sicherlich das Paradebeispiel eines Intellektuellen, der ganz genau 
weiß, wo sein Platz ist. Das wurde während der Corona-Maßnahmen deut-
lich, als er die sogenannten Querdenker als »Figuren wie aus dem Spät-
mittelalter, die den Weg in die Moderne und damit zu naturwissenschaftli-
cher Evidenz und zum Staatsbürgertum innerlich nicht mitgegangen sind«, 
bezeichnete.23 Seine »Regeln für den Menschenpark« erscheinen in diesem 
Licht als Nachzügler der alten Massenpsychologie, die durch eine mög-
lichst trostlose und ausweglose Erzählung vor allem eins erreichen wollten, 
die Sicherung der Herrschaft der liberalen Eliten.  

Lehnert – Nachzügler

18  Die wissenschaftliche 
Literatur zu den Metho-
den und Auswirkungen 
der Formierung im Drit-
ten Reich und der DDR ist 
in dieser Hinsicht weniger 
eindrucksvoll als die auto-
biographischen Zeugnisse 
von Victor Klemperer oder 
Jürgen Fuchs.

19  Rüdiger Altmann: Die 
Formierte Gesellschaft, 
Stuttgart 1965, S. 9 f.

20  Vgl. David Riesman: 
Die einsame Masse. Eine 
Untersuchung der Wand-
lungen des amerikanischen 
Charakters, Hamburg 1958.

21  Vgl. Jacques Ellul: Pro-
paganda. Wie die öffent-
liche Meinung entsteht 
und geformt wird, Frank-
furt a. M. 2021, S. 44 – 53 
(der Hinweis auf die ent-
scheidende Rolle der 
Orthopraxie).

22  Neben Schelskys Klas-
siker Die Arbeit tun die 
anderen (1975) lohnt sich 
die Lektüre der Aufsätze 
Gehlens zu diesem Thema, 
vor allem: »Das Enga-
gement der Intellektuel-
len gegenüber dem Staat« 
(1964), in: ders.: Einblicke, 
Frankfurt a. M. 1978, 
S. 252 – 266.

23  »Wir alle sind entlau-
fene Sklaven«, Interview in: 
Brand eins (August 2021).



Verlag         Antaios 
Rittergut Schnellroda · 06268 Steigra 

Tel: (034632) 90 43 96 · Fax: (034632) 90 43 97 · e-Post: vertrieb@antaios.de
www.antaios.de

Nachdrucke aus der Reihe Mäander

Vielleicht erinnern Sie sich: Antaios gab von An-
fang 2021 bis Anfang 2023 eine bibliophile und 
inhaltsschwere Reihe heraus, die den Namen 
»Mäander« trug und sechshundert Abonnenten 
vorbehalten war. Viele Leser, die nicht zum Zuge 
gekommen waren, fragten, ob es denn nach ei-
ner gewissen Karenzzeit nicht doch Nachdrucke 
einiger Mäander-Titel geben könne. Hier sind 
sie – vier Mäander-Bände in Broschur, deut-
lich günstiger, aber in guter Ausstattung und in 
Deutschland gedruckt und gebunden, wie alles, 
was Antaios drucken läßt.

 

Das Kriegstagebuch 1941 von Jochen Klepper er-
lebte in den fünfziger Jahren eine einzige Auflage. 
Wir bringen es mit einem Nachwort von Götz 
Kubitschek. Der König jenseits des Meeres ist ein 
typischer Roman aus der Feder Jean Raspails: 
verlorene Posten, schön, sinnlos! Ganz anders 
der Realitätsschock durch Richard Hasemanns 
Kriegsskizze Südrand Armjansk. Und ohne Zweifel 
eine der großen Entdeckungen von Antaios sind 
die Erzählungen von Helmut H. Schulz Stunde 
nach zwölf und Zeit ohne Ende.

Jean Raspail
Der König jenseits des Meeres
192 Seiten, Broschur, 20 €

Richard Hasemann
Südrand Armjansk
160 Seiten, Broschur, 20 €

Helmut H. Schulz
Stunde nach zwölf
Zeit ohne Ende
320 Seiten, Broschur, 23 €

Jochen Klepper
Kriegstagebuch 1941
344 Seiten, Broschur, 23 €


