Thema | Sezession 122 - Oktober 2024

Nachziigler, wortgewaltig:
Sloterdijks Geschick

von Erik Lehnert

Wer seinen Vortrag »Regeln fur den Menschenpark« nennt, will pro-
vozieren. Denn er rithrt bereits mit dem Titel am Selbstverstindnis
des postmodernen Menschen, der sich frei, miindig und ungebunden
wihnt. Hinzu kommt, auch wenn die Happchenkultur vor 25 Jahren
noch nicht so ausgepragt war, dafs sich ein Schlagwort oft verselbstian-
digt oder gleich fur die Sache genommen wird. Die Argumentation tritt
dann in den Hintergrund oder wird gar nicht mehr wahrgenommen.
Peter Sloterdijk hat sich, nachdem die Debatte um seinen Text groteske
Formen annahm, tiber die »gewohnheitsmifSigen und gewerbsmifSigen
Mif§versteher«*' beklagt und ist damit hinter seine eigene Diagnose der
Gegenwart zuriickgefallen.

Denn Sloterdijks konstatiert das Ende des Humanismus, den er als eine
Epoche begreift, in der ein Lektiirekanon dafiir sorgte, dafy der Mensch
nicht des Menschen Wolf wird: »Humanismus als Wort und Sache hat
immer ein Wogegen, denn er ist das Engagement fiir die Zuriickholung
des Menschen aus der Barbarei.«* Damit ist nicht nur gesagt, daf$ diese
Moglichkeit der Zihmung ausfalle, sondern vor allem, dafs der Mensch
gezihmt werden musse. Fiir Sloterdijk ist es Heidegger, der zum ersten-
mal dieses Ende der humanistischen Epoche feststellte und damit einen
»trans-humanistischen oder post-humanistischen Denkraum« eroffnete.
Was daraus folgt, ist umstritten und Thema des zweiten Teils des Vortrags:
»Was zahmt noch den Menschen, wenn der Humanismus als Schule der
Menschenzihmung scheitert?«3 Nicht gewif$ ist, ob Sloterdijk eine Ant-
wort geben konnte. In jedem Fall aber zeugt es von einer gewissen Inkon-
sequenz Sloterdijks, wenn er das Ende der guten Manieren mit marki-
gen Worten feststellt und sich gleichzeitig beklagt, dafs seine Gegner keine
guten Manieren haben.

Dieser mangelnde Ernst zeichnet die Gegenwartsdeutungen von
Sloterdijk von jeher aus. Davon unbeeintrachtigt ist allerdings seine Fahig-
keit, mitunter die richtigen Fragen zu stellen. Ich meine damit nicht seine
raunenden Andeutungen tiber die selektiven Moglichkeiten der Gentech-
nik, die seinerzeit fiir einen Sturm im Wasserglas sorgten, sondern seine
Zuspitzung der Frage, wie sich eine Gesellschaft formiert bzw. ob sie for-
miert wird, und wenn ja, von wem angeleitet, angefiihrt? Damit verbun-
den ist die Frage nach der Miundigkeit: Ist der Mensch ein Wesen, das selbst
dariiber (mit-)bestimmt, in welchen Verhiltnissen es lebt, oder ist es einer
hoheren Macht unterworfen?

Seit Platon, so Sloterdijk, sind »Reden in der Welt, die von der Men-
schengemeinschaft sprechen wie von einem zoologischen Park, der zugleich
ein Themen-Park ist; die Menschenhaltung in Parks oder Stadten erscheint
von jetzt an als eine zoopolitische Aufgabe.«+ Nachdenken tiber Politik sei
ein Nachdenken tiber diese Regeln in Menschenparks. Das Paradox, das
es zu losen gelte, sei die Frage des Unterschieds zwischen den Hirten und

14 | Lehnert — Nachzugler

1 Peter Sloterdijk: »Nach-
bemerkung«, in: ders.:
Regeln fiir den Menschen-
park. Ein Antwortschreiben
zu Heideggers Brief iiber
den Humanismus, Frank-
furt a.M. 1999, S. 57-60.

2 Sloterdijk: Regeln, S. 16.
3 Ebd., S. 31f.
4 Ebd., S. 48.



den Schafen und wie sich das Verhiltnis politisch gestalten l4fst. Es geht um
»die aktuelle Ungleichheit der Menschen vor dem Wissen, das Macht gibt.«

Das Stichwort »Park« enthalt viele Implikationen. Ein Tierpark etwa
wird angelegt, gepflegt und bewacht. Die darin vorkommenden Tiere sind
dort hingesetzt und ihrer natiirlichen Umwelt und der Moglichkeit beraubt,
ihren Instinkten freien Lauf zu lassen. Insbesondere die Raubtiere haben
keinerlei Gelegenheit mehr, ihr Raubtiersein zu erproben. Mit Nietzsche
geht Sloterdijk davon aus, daf§ der Mensch durch den Humanismus (die
Moral) seiner Instinkte beraubt und domestiziert wurde. Der Park ist also
der adiquate Lebensraum fiir Herdentiere, fur alle anderen ist er eine trost-
lose Angelegenheit. Und es ist nicht nur diese Trostlosigkeit, die uns zum
Widerspruch reizt, sondern auch unsere Lebenserfahrung.

Sloterdijk hat sich in seinem Vortrag mit Platon, Nietzsche und
Heidegger auf moglichst grofSe Autorititen berufen und diese einer derart
einseitigen Auslegung’ unterworfen, dafs sich die Frage stellt, was Sloterdijk
damit erreichen wollte, wenn es ihm nicht lediglich um Aufmerksamkeit
ging. Eine Antwort findet sich in einer Vorlesung, die Sloterdijk ebenfalls
1999 unter dem Titel »Das Menschentreibhaus« gehalten hat: Der Begriff
» Anthropotechnik« sei »jiingst in einer umfangreichen Debatte als Syn-
onym fiir das Konzept einer zentralisierten, strategisch planenden Human-
biotechnik mifsverstanden und mit den Erregungen aufgeladen [worden],
die sich in einer quasi religios motivierten Schlacht um den Menschen mel-
den konnen. Hingegen steht der Ausdruck Anthropotechnik fir ein klar
umrissenes Theorem der historischen Anthropologie: Nach ihm ist der
Mensch von Grund auf Produkt und kann daher in den engen Grenzen bis-
herigen Wissens nur verstanden werden, wenn man seinen Produktionsver-
fahren analytisch nachgeht. «®

»Produktionsverfahren« ist ein typisches Sloterdijk-Wort, das aber
selbst unter Bezugnahme auf Zihmung und Ziichtung nicht unbedingt vor-
aussetzt, dafS es einen Ziichter und einen Zihmer geben miisse. Denn die
Zihmung durch den Humanismus hat zwar Lehrern und Geistlichen eine
besondere Rolle als Vermittler des Wissenskanons zugewiesen, allerdings
waren sie im Grunde nur Ausfithrende des Zeitgeistes. Das Programm, das
Verfahren selbst haben sie sich nicht ausgedacht, als Ziichter und Hirten
kommen sie nicht in Betracht, maximal als Gehilfen. Daher kommt es bei
der Frage nach Formierung und Miindigkeit auch weniger auf die Frage
nach den Ziichtern als auf die nach dem Zeitgeist an. Denn die Antwor-
ten, die die Menschen darauf gegeben haben, waren von Zeit zu Zeit sehr
unterschiedlich.

Verlassen wir die unhistorische Bilderwelt Sloterdijks und schauen uns
kurz den Ursprung dessen an, was Sloterdijk mit Humanismus meint, so
wird klar, dafS sich ohne einen Blick auf konkrete geschichtliche Entwick-
lung unsere Situation nicht erhellen 1af3t. Das etwas sperrige Wort »Huma-
nismus« verdeckt dabei mehr als es offenlegt. Als Heidegger 1946 seinen
gleichnamigen Brief schrieb, stand das Wort fiir eine Tradition, die mit
dem Nationalsozialismus abgebrochen war und nun wiederbelebt werden
sollte — eine Weltanschauung niamlich, die den Menschen in den Mittel-
punkt stellte und die Freiheit des einzelnen zum Ziel hatte. Das Mittel dazu
war die Bildung, mit deren Hilfe man in der Renaissance den eigentlichen
Menschen schaffen wollte. »Die kontinuierliche Entfaltung der Miindigkeit
wurde von der Ausgestaltung eines Freiheitskonzepts begleitet, das bereits
die wesentlichen Bestimmungsmerkmale neuzeitlich-moderner Freiheits-
vorstellungen enthielt. Vor allem profilierte sich die Idee einer durchaus
personlichen Freiheit, einer Freiheit [...] die als selbstlegitimierte Tugend,
Gabe, Befdhigung und schlieSlich als Recht zur Signatur des Menschen
gehorte. «7

Da die personliche Freiheit im Mittelpunkt dieses Humanismus steht,
ist er gleichzeitig die Geburtsstunde dessen, was wir heute unter dem
Begriff des Individualismus zusammenfassen. Im Gegensatz zum Humanis-
mus, der Anstrengungen zur umfassenden Bildung erforderte, war der Indi-
vidualismus auch etwas AufSerliches. Es ging aber weniger darum, sich als
einzelner und damit von der Gemeinschaft LosgelOster zu prisentieren, als
innerhalb der Gemeinschaft etwas Besonderes, Singuldres zu sein. Georg
Simmel hat dabei zwei verschiedene Arten des Individualismus unterschie-
den, die romanische und die germanische.® Der germanische Individualis-
mus habe sich organisch auf einen gemeinsamen Wurzelpunkt bezogen. Bei

Lehnert — Nachzugler

5 Sloterdijk unterschlagt
bei Platon, daf$ in der Poli-
teia die Idee eines Staates
entwickelt wird, bei Nietz-
sche die Feier des »Freigei-
stes«, vor dem alle zittern,
und bei Heidegger, daf3
der Erstveroffentlichung
des Humanismus-Briefes
eine Auslegung des Hoh-
lengleichnisses vorange-
stellt war.

6 Peter Sloterdijk: Das
Menschentreibbhaus. Stich-
worte zur bistorischen und
prophetischen Anthropolo-
gie, Weimar 2001, S. 12.f.

7 Hellmut Diwald:
Anspruch auf Miindigkeit.
Um 1400-1555, Frank-
furt a.M. 1982 (= Propy-
lden Geschichte Europas; 1),
S. 150.

8 Vgl. Georg Simmel:
»Individualismus« (1917),
in: ders.: Briicke und Tiir.
Essays des Philosophen zur
Geschichte, Religion, Kunst
und Gesellschaft, Stuttgart

1957, S. 251-259.

| 15



9 Max Weber betont die
Bedeutung der »indivi-
dualistischen Antriebe des
rationalen legalen Erwerbs-
kraft eigener Tiichtigkeit
und Initiative« als Impuls
der Entstehung des Kapita-
lismus. Vgl. Die protestan-
tische Ethik und der Geist
des Kapitalismus (1904/05,
Neuausgabe 1920).

10 Max Scheler: »Philoso-
phische Weltanschauung«
(1928), in: ders.: Philoso-
phische Weltanschauung,
Bern 31968, S. 5—15, hier
S. 15.

ihm steht die Tat, nicht der Stil im Mittelpunkt. Daher riithrt auch seine
Dynamik, die erhalten blieb, als die »Triebkraft der Wurzel, die innere
Stimme leiser« geworden war. Im germanischen Individualismus griindet
die Wirtschaftsform des Kapitalismus, der die entscheidende Ursache dafur
ist, daf$ der Individualismus wurzellos wurde.® Es hat seither immer wieder
Versuche gegeben, diesen Zustand zu tiberwinden.

Das begann bereits im Kaiserreich, das uns in dieser Hinsicht noch als
eine intakte Gesellschaft erscheinen mag. Allerding hatte die Industriali-
sierung durch Landflucht bereits dazu gefuhrt, daf§ die Menschen entwur-
zelt und zur Masse geworden waren. Der Kommunismus nahm diese Lage

Peter Sloterdijk

Regeln fiir
den Menschenpark
Erir Anitee 'z Hei Brigf

MRS

Sonderdruck

edition suhrkamp

© Amrei-Marie, CC BY-SA 4.0

als Ausgangspunkt und versuchte eine neue Gemeinschaft der Proletarier
zu stiften, um auf diese Weise politisch wirksam zu werden. Die grofiten-
teils biirgerliche Lebensreformbewegung war in ihren verschiedenen Aus-
pragungen als Jugendbewegung oder Heimatschutzbewegung ein weiterer
Versuch, eine neue Verwurzelung zu ermdoglichen. Offensichtlich gentigten
weder die Formen des Individualismus noch die der verordneten Gemein-
schaft, um den Individualismus und den Materialismus einzuhegen. Voll-
ends problematisch wurde die Situation nach dem Ersten Weltkrieg, als die
letzten traditionellen Bindungen zerstort wurden. Neben den praktischen
Versuchen, die Vereinzelung in der Masse zu iiberwinden, gab es theoreti-
sche Uberlegungen, wie sich der von vielen als notwendig erachtete Wandel
vollziehen lassen konnte.

Der Philosoph Max Scheler warnte in seinem letzten zu Lebzeiten ver-
offentlichten Artikel — er starb im Mai 1928 — davor, endliche Dinge fir
die hochsten Giiter zu halten. Das sei Gotzendienst. Wolle man dariiber
hinauskommen, miisse man diesen Gotzen zerschlagen und den endlichen
Dingen einen relativen Platz zuweisen. Voraussetzung sei, daff man sich
tberhaupt bewufst werde, daf§ man Gotzendienst betreibe. Scheler sieht
den Menschen eines dreifachen Wissens fahig: des Herrschafts- oder Lei-
stungswissens, des Wesens- oder Bildungswissens und des metaphysischen
oder Erlosungswissens. Die ersten beiden seien das Riistzeug, mit dem sich
der Aufschwung zur Metaphysik nehmen lasse. Scheler denkt zwar ganz
vom Menschen aus, sieht ihn aber in einer starken Beziehung zu Gott: »In
seinem Menschsein, das ein Sein der Entscheidung ist, tragt der Mensch
die hohere Wiirde eines Mitstreiters, ja Mitwirkers Gottes, der die Fahne
der Gottheit, die Fahne der erst mit dem WeltprozefS sich verwirklichenden
>Deitas, allen Dingen vorzutragen hat im Wettersturm der Welt. «*°

Schelers Versuch, der Trostlosigkeit des Menschenparks zu entkom-
men, setzte ganz auf die Beziehung des Menschen zu Gott, der allerdings,
und das ist ein Teil des Problems, fiir viele gar nicht mehr vorhanden war.
Daher hat sich der Psychologe Fritz Kunkel (1889-1956) der geistigen
Situation des Menschen ganz innerweltlich gendhert. Er war ein Vertre-
ter der Charakterkunde und hat sich, im Gegensatz zu vielen seiner Kol-
legen, nicht auf den einzelnen Charakter beschrinkt, sondern eine »politi-
sche Charakterkunde« vorgelegt, die nach der Wechselwirkung zwischen

16 | Lehnert — Nachztgler



einzelnem und Gesellschaft fragt. Auch er sieht im Individualismus etwas,
das iiberwunden werden mufs.

Unter Bezugnahmen auf den deutschen Idealismus, dem er die dia-
lektische Methode verdankt, untersucht Kiinkel die den Verhaltenswei-
sen des Menschen zugrundeliegenden Regeln und Zusammenhinge: » Wer
diese Regeln kennt, kennt den Menschen. Und wer sie dndert, dndert den
Menschen.«™™ Die Ausbildung des Charakters sei das Ergebnis eines dia-
lektischen Prozesses, der mit der Umwelt und den Mitmenschen stattfinde.
Auf neue Herausforderungen misse der Mensch neue Antworten finden,
sonst gehe er zugrunde (die Vermeidung der »Untergangsschranke«), das
sei die Leistung des Individuums. Allerdings sei diese Antwort von der
geschichtlichen Situation abhangig, die die Frage stelle. Es konne eine pro-
duktive, lebenssteigernde oder eine negative, unproduktive Antwort gege-
ben werden.

Das bedeute, der Mensch kann mit seiner Antwort scheitern (Kata-
these), oder er wachst an der Herausforderung (Synthese). Dieses Schema
vereinfacht Kiinkel biographisch und geschichtlich in die Schrittfolge:
Ur-Wir, das durch den Wir-Bruch zerstort wird und aus dem die Ichhaf-
tigkeit folgt, die sich gegen das Thr stellt und im besten Fall, nach einer
Lebenskrise 2, wieder zu einem erneuerten Wir findet. Die letzte Frage,
die an den politischen Charakter gestellt werden kann, ist die des Mutes:
»Willst du die Untergangsschranke vermeiden, indem du dich fuigst, dich
zuriickziehst, wo du bedroht wirst, und nachgibst, wo der Gegner etwas
von dir fordert; oder willst du sie vermeiden, indem du eine produktive
Antwort gibst, die den geschichtlichen Verlauf in eine neue, unerwartete
Richtung zwingt? «*3

Die entscheidende Frage ist damit, wie wir von der ichhaften zur wir-
haften Charakterform gelangen. Damit ist keine Riickkehr gemeint, son-
dern der Aufschwung in ein neues Wir, das erst im Werden begriffen ist.
Zweifellos seien die meisten Menschen ichhaft, daher angstlich, reizbar,
tendenzios und starr in ihren Lebensdufserungen; und sie seien Mitldufer,
keine Fuhrer. Aber auch in ihnen schlummert, so Kiinkel, die »Barbarossa-
sehnsucht«, die Erinnerung an eine Zeit, die Gottfried Benn so fafSte:

Ach, als sich alle einer Mitte neigten

Und auch die Denker nur den Gott gedacht,

sie sich den Hirten und dem Lamm verzweigten,
wenn aus dem Kelch das Blut sie reingemacht,

und alle rannen aus der einen Wunde,
brachen das Brot, das jeglicher genoss —,

oh ferne zwingende erfiillte Stunde,

die einst auch das verlorene Ich umschloss.'+

Erfolgreiche politische Kampagnen appellieren immer an diese Sehnsucht,
meist an die Heimatliebe. Selbst die ichhaftesten Mitldufer lassen sich
damit gewinnen, allerdings nur fir einen kurzen Moment, weil das Eintre-
ten der Besserung unmittelbar erfolgen mufS. »Je starker die Ichhaftigkeit
ausgebildet ist, um so geringer ist der >Spannungsbogen¢, um so rascher
muf$ Leistung und Zahlung aufeinander folgen.«*s Kiinkel schliefst seine
politische Charakterkunde mit drastischen Worten: »Es lohnt sich, wirhaft
zu fallen, es lohnt sich nicht, ichhaft zu leben. [...] Nur aus dem Blute der
Gefallenen entsteht das neue Wir. «™

Das entspricht in gewissem Sinne dem Zeitgeist, der nach einem Sinn
in dem massenhaften Sterben des Ersten Weltkriegs suchte. Kiinkel, der
ganz sicher kein Rechter war, sieht hier einen lageriibergreifenden Zug der
Gegenwart: Es braucht einen neuen Mythos; allerdings ist unklar, ob er
schon da ist oder ob er noch geschaffen werden mufS. Es ist kein Zufall,
dafs in dieser Zeit, 1928, ein Buch Georges Sorels, das erstmals 1908 in
Frankreich erschienen war, in Deutschland iibersetzt wurde: Uber die
Gewalt. Sorel geht darin davon aus, dafs der Mensch zu Hochstleistun-
gen in der Lage ist, wenn er an eine sinnstiftende, gemeinsame Idee glaubt,
die mit Gewalt durchgesetzt wird. Wenn diese nicht vorhanden ist, wird er
zum Ichmenschen und versackt, wird dekadent.'”

Warum das Thema in Deutschland, im Gegensatz zu Frankreich, erst
nach dem Ersten Weltkrieg virulent wurde, leuchtet ein. In Deutschland

Lehnert — Nachzugler

11 Fritz Kiinkel: Grund-
ziige der politischen Cha-
rakterkunde, Berlin 1931,
S. 12,

12 Fir diese Krise und die
Uberwindung sind, abge-
sehen von den Klassikern
wie »Damaskuserlebnis«,
verschiedene Synonyme
gebriuchlich. Armin Moh-
ler sprach von der »zweiten
Geburt, fiir die der ame-
rikanische Philosoph Ray-
mond Geuss vor kurzem
versucht hat, die Bedingun-
gen dafiir herauszuarbei-
ten, dafl man kein Liberaler
wird (Nicht wie ein Libera-
ler denken, Berlin 2023).

13 Kiinkel: Charakterkunde,
S.27.

14 Gottfried Benn: »Verlo-
renes Ich« (1943).

15 Kiinkel: Charakterkunde,
S. 83

16 Ebd., S. 114.

17 Georges Sorel: Uber die
Gewalt, Innsbruck 1928
(Neuauflagen: Frank-

furt a.M. 1969, 1981).

| 17



18 Die wissenschaftliche
Literatur zu den Metho-
den und Auswirkungen
der Formierung im Drit-
ten Reich und der DDR ist
in dieser Hinsicht weniger
eindrucksvoll als die auto-
biographischen Zeugnisse
von Victor Klemperer oder
Jurgen Fuchs.

19 Ridiger Altmann: Die
Formierte Gesellschaft,
Stuttgart 1965, S. 9f.

20 Vgl. David Riesman:
Die einsame Masse. Eine
Untersuchung der Wand-
lungen des amerikanischen

Charakters, Hamburg 1958.

21 Vgl. Jacques Ellul: Pro-
paganda. Wie die offent-
liche Meinung entsteht
und geformt wird, Frank-
furt a.M. 2021, S. 44-53
(der Hinweis auf die ent-
scheidende Rolle der
Orthopraxie).

22 Neben Schelskys Klas-
siker Die Arbeit tun die
anderen (1975) lohnt sich
die Lektiire der Aufsdtze
Gehlens zu diesem Thema,
vor allem: »Das Enga-
gement der Intellektuel-
len gegeniiber dem Staat«
(1964), in: ders.: Einblicke,
Frankfurt a.M. 1978,

S. 252-266.

23 »Wir alle sind entlau-

fene Sklaven«, Interview in:

Brand eins (August 2021).

18 |

gab es eine Tradition, die auch durch die 1848er Revolution nicht erschiit-
tert werden konnte und die im wesentlichen dafiir sorgte, daf$ die Ordnung
hielt, man also nur im Hinblick auf das Massenzeitalter gezwungen war,
gewisse Modifikationen vorzunehmen. Diese grundsatzlich nicht in Frage
gestellte Ordnung erlaubte es auch, gegeniiber Formierungsversuchen jen-
seits der Tradition weitgehende Liberalitit walten zu lassen. (Der Umgang
mit der Sozialdemokratie war eine Ausnahme.) Nach 1918 war diese Ord-
nung kaputt, und es stellte sich die Frage Sloterdijks, wie man diesen Men-
schenpark, den man geerbt hatte und aus dem der Gott und der Kénig
entwichen waren, organisieren sollte. Die Antworten darauf sind bekannt,
und es hat sich herausgestellt, daf§ sich eine Formierung unter diktatori-
schen Vorzeichen leichter durchfiihren 14fSt als unter demokratischen.™ Die
Formierung einer demokratischen Gesellschaft hat sich damit zur eigentli-
chen Schliisselfrage der politischen Philosophie entwickelt.

Die »formierte Gesellschaft« war ein Schlagwort der BRD der 1960er
Jahre, das in unseren Ohren ziemlich nach Grear Reset klingt und wie
der Great Reset ein gutgemeintes Elitenprojekt gewesen ist. Der Begriff
geht auf den Politikberater Rudiger Altmann zuriick, der ein gleichnami-
ges Buch verfafSte, vor allem aber als Redenschreiber fiir Ludwig Erhard,
den damaligen Bundeskanzler, dafiir sorgte, daf§ der Begriff popular
wurde. Beide gingen davon aus, daf§ die Wohlstandssicherung das zen-
trale Moment fir politische Stabilitat sei. Sie leiteten daraus das Primat
der Wirtschaft ab, dem sich alle Interessenverbiande zu unterwerfen hit-
ten. Die organisierten Interessen »sind, trotz aller gegenteiligen Beteue-
rungen, nicht die Hiter der Freiheit, schon gar nicht der Verfassung —
weniger, weil sie sie gefihrden, als deshalb, weil ihnen die Kraft fehlt, sie
im Ernstfall zu verteidigen. [...] Das augenfilligste Symptom der Lah-
mung zeigt sich in der korrespondierenden Willensschwiche von Bun-
destag, Parteien und Regierung.«™ Die BRD befand sich in ihrer ersten
Erschopfungsphase, und Erhard wollte das System fiir zukiinftige Aus-
einandersetzungen fit machen, die Spannkraft erhalten, die in der klas-
senlosen Mittelstandsgesellschaft leicht verlorengeht. Er wollte ohne
den Mythos einen Weg aus der drohenden Dekadenz weisen. Auf wel-
chem Weg das geschehen sollte, blieb weitgehend unklar. Auch wenn es
Uberlegungen gab, die Verwaltungsstrukturen zu straffen, sah man den
Schlissel wohl in der Propaganda, mit der man eine »informierte Gesell-
schaft« schaffen wollte.

Auch wenn dieses Projekt auf starken gesellschaftlichen Widerstand
von links stief$, so wie der Great Reset heute von rechts kritisiert wird,
und offiziell nicht weiterverfolgt wurde, leben wir heute in einer formier-
ten Gesellschaft, wenn man darunter den weitgehenden Gleichklang der
Weltanschauungen versteht. Wie es dazu kommen konnte, wird durch zwei
Entwicklungen deutlich. Die Deutschen haben, wie der Rest der Welt, nicht
nur das Ur-Wir hinter sich gelassen, sondern sie sind zu einer aufSengelei-
teten Gesellschaft geworden.>° Damit ist das Konzept der individuell aus-
gepragten Personlichkeit, die tiber einen starken inneren Kompaf$ verfiigte,
uberwunden, allerdings in eine Richtung, die Manipulation viel leichter
macht. Beim aufSengeleiteten Menschen erfolgt die Regelung seiner morali-
schen Normen im standigen Abgleich mit seiner Umwelt und der Meinung
der Offentlichkeit. Das Aufrechterhalten eigener Maf3stibe wird damit
immer schwieriger, weil sich derjenige, der sich darauf beruft, zum AufSen-
seiter macht. Dieses Verhalten erleichtert das Eindringen der Propaganda
und erzeugt so konforme Individuen.>

Wie von Helmut Schelsky und Arnold Gehlen mehrfach festgestellt, ist
es der Intellektuelle, der von dieser Situation profitiert, weil er sich als Sinn-
stifter und moralische Instanz profilieren kann.** War er frither Gegenspie-
ler der Eliten, ist er mittlerweile zu deren Sprachrohr geworden. Sloter-
dijk ist sicherlich das Paradebeispiel eines Intellektuellen, der ganz genau
weifS, wo sein Platz ist. Das wurde wihrend der Corona-Mafsnahmen deut-
lich, als er die sogenannten Querdenker als »Figuren wie aus dem Spat-
mittelalter, die den Weg in die Moderne und damit zu naturwissenschaftli-
cher Evidenz und zum Staatsbiirgertum innerlich nicht mitgegangen sind«,
bezeichnete.?’ Seine »Regeln fiir den Menschenpark« erscheinen in diesem
Licht als Nachzigler der alten Massenpsychologie, die durch eine mog-
lichst trostlose und ausweglose Erzihlung vor allem eins erreichen wollten,
die Sicherung der Herrschaft der liberalen Eliten. =

Lehnert — Nachzugler



Nachdrucke aus der Reihe Maander

Jochen Klepper

Kriegstagebuch
1941

Richard Hasemann

Siidrand
Armjansk

Vielleicht erinnern Sie sich: Antaios gab von An-
fang 2021 bis Anfang 2023 eine bibliophile und
inhaltsschwere Reihe heraus, die den Namen

»Mdander« trug und sechshundert Abonnenten
vorbehalten war. Viele Leser, die nicht zum Zuge
gekommen waren, fragten, ob es denn nach ei-
ner gewissen Karenzzeit nicht doch Nachdrucke
einiger Maander-Titel geben konne. Hier sind
sie - vier Mdander-Biande in Broschur, deut-
lich glinstiger, aber in guter Ausstattung und in
Deutschland gedruckt und gebunden, wie alles,
was Antaios drucken lafSt.

Jochen Klepper
Kriegstagebuch 1941
344 Seiten, Broschur, 23 €

Jean Raspail
Der Kénig jenseits des Meeres
192 Seiten, Broschur, 20 €

Richard Hasemann
Siidrand Armjansk
160 Seiten, Broschur, 20 €

Helmut H. Schulz
Stunde nach zwolf

Zeit ohne Ende

320 Seiten, Broschur, 23 €

Das Kriegstagebuch 1947 von Jochen Klepper er-
lebte in den fiinfziger Jahren eine einzige Auflage.
Wir bringen es mit einem Nachwort von Gotz
Kubitschek. Der Konig jenseits des Meeres ist ein
typischer Roman aus der Feder Jean Raspails:
verlorene Posten, schon, sinnlos! Ganz anders
der Realitdtsschock durch Richard Hasemanns
Kriegsskizze Siidrand Armjansk. Und ohne Zweifel
eine der groBen Entdeckungen von Antaios sind
die Erzahlungen von Helmut H. Schulz Stunde
nach zwélf und Zeit ohne Ende.

Verlag (0§ Antaios

Rittergut Schnellroda - 06268 Steigra

Tel: (034632) 90 43 96 - Fax: (034632) 90 43 97 - e-Post: vertrieb@antaios.de

www.antaios.de



