
48

»Der NS ist mir zu humanistisch!« Mit dieser Provokation, frei nach Hei-
degger, konnte man stets sowohl Kommilitonen am philosophischen Insti-
tut als auch Kameraden im rechten Lager schockieren. Was meint dieser 
auf den ersten Blick haarsträubende Satz? Der Weg zur Antwort führt über 
einen Brief Martin Heideggers zu einer Rede Peter Sloterdijks.

Heideggers Humanismus-Brief wurde inmitten der deutschen Trüm-
merlandschaft verfaßt. Der »Letztmetaphysiker« und »Meister ohne Wan-
derjahre« (Peter Sloterdijk) bezog nach dem gescheiterten Engagement im 
NS seine Denkstellung im Schwarzwald. Mit einer »Wut des Dableibens« 
(ebenfalls Sloterdijk) machte er sich daran, in die »Gegend, in die er gebo-
ren wurde, immer tiefer einzuwandern«. Während eine deutsche Hoch-
schule nach der anderen umgefärbt und den heimkehrenden Frankfurter 
Exilanten der akademische Boden geebnet wurde, hielt Heidegger die Stel-
lung des bodenständigen Denkens. Von dort aus schickte er Nachrichten 
an geistig Verbündete.

Am 10. Dezember 1946 erging ein Brief an den französischen Philoso-
phen Jean Beaufret. Heidegger antwortet ihm darin auf Fragen zum Exi-
stenzialismus. Auf den ersten Blick grenzt er sich von einem seiner ersten 
französischen Epigonen, Jean-Paul Sartre, ab. Schürft man tiefer, so findet 
sich darin Heideggers Kritik am modernen Menschenbild in höchster Klar-
heit und Konzentration.

Seine Abfertigung des Humanismus und mein Aperçu gegen den NS 
empören deshalb, weil der Begriff zum moralischen Kern der Aufklä-
rung gehört. In seinem vulgären Verständnis evoziert er Assoziationen wie 
»Menschenwürde, Menschenrecht, Meinungsfreiheit, Bildung und Demo-
kratie«. Man denkt an Cicero, Erasmus von Rotterdam, Pico della Miran-
dola, Goethe und Kant. Heidegger fegt dieses diffuse Geflecht aus Moral, 
Meinungen und Allgemeinplätzen mit Hilfe der Seinsfrage beiseite: Huma-
nismus bleibe ein leerer Begriff, wenn unklar sei, was mit humanus, also 
dem »Menschen« eigentlich gemeint sei. So ist es. Moralphilosophie wird 
leicht zur Phraseologie, wenn sie über kein ontologisches Fundament ver-
fügt. Bevor wir uns in moralischen Appellen darüber verlieren, was der 
Mensch solle, müssen wir entscheiden, was der Mensch ist. Eine Debatte 
über Für und Wider von Abtreibung ist sinnlos, wenn wir uns nicht vorher 
darüber einigen, wessen Leben hier willkürlich beendet wird. Auch rund 
80 Jahre nach der Abfassung des Humanismus-Briefs krankt die Moralphi-
losophie also an einer eklatanten »Seinsvergessenheit«.

Notgedrungen wird daher unterschwellig ein liberales, aufklärerisches 
Menschenbild vorausgesetzt, das eigentlich erst begründet werden müßte. 
Die Monstranz der »Menschlichkeit«, die der Wertewesten vor sich her-
trägt, bezieht sich auf den Menschen als animal rationale, also »vernunft-
begabtes Tier«. Er wird damit als Zwitterwesen aus Geist und Materie, Ver-
nunft und Tierheit verstanden. Das macht den Humanismus ambivalent. Je 

Sellner – Humanismus

Thema  |  Sezession 122 · Oktober 2024

Nie wieder Humanismus?
von Martin Sellner



49

nachdem, welchen Aspekt dieser dualen Menschlichkeit man betont, erge-
ben sich völlig andere moralische Maximen, Gesellschaftsformen, Staats-
theorien und Erziehungsideale. Man kann den Menschen als autonomes, 
rationales Subjekt oder als willenlos-animalischen Träger egoistischer, 
Gene und Triebe auffassen. Beide Optionen sind in der Ideen- und Begriffs-
geschichte des »Humanismus« vertreten. Ihre gesellschaftspolitischen Kon-
sequenzen wurden im 20. Jahrhundert ins Äußerste getrieben.

Heidegger verwirft Extrempositionen und die zugrundeliegende Idee 
des animal rationale. Der Mensch »ist« weder seine »bewußte Rationalität«, 
noch »ist« er sein »unterbewußtes Triebgefüge«. Im bis heute andauernden 
Streit, wer denn Herr im zwiegespaltenen »Seelen-Haushalt« (Nietzsche) 
des Menschen sei, schlägt sich Heidegger auf keine Seite. Statt dessen 
beschreibt er den Menschen als Dasein neu. Dessen Wesen liege in seiner 
Existenz. Das sei ein Phänomen, das jeder nachträglichen Spaltung in Kör-
per und Geist zuvorgehe und sich nicht einseitig reduzieren lasse. Sobald 
aus der starren, philosophischen Anthropologie das politische Programm 
eines Humanismus entstehe, werde das Dasein notwendig verstümmelt. Es 
könne sich nicht entfalten. »Humanistische« Bildungskonzepte, vom kom-
munistischen Osten bis zum liberalen Westen, die das menschliche Wesen 
mißverstehen, ließen es veröden und die Gemeinschaft verkümmern.

Heideggers Kritik am Humanismus zielt also gerade nicht auf einen 
Amoralismus ab. Noch weniger betreibt er eine Rechtfertigung der Bestia-
lität, die in Nietzsches Schriften gelegentlich anklingt. Heideggers Destruk-
tion des Humanismus als geistiges Konglomerat aus Anthropozentrismus, 
Rationalitätswahn und Autonomieversessenheit ist nur der erste Akt. Das 
Ziel der Kritik ist eine neue, tiefere Frage nach dem Wesen des Menschen, 
aus der erst eine echte Menschlichkeit entstehen könne.

Interessanterweise waren es vor allem linke, oft sogar marxistische 
Philosophen, die Heideggers genealogische Kritik begeistert aufgriffen. Im 
20. Jahrhundert entdeckten sie Zug um Zug, daß das Menschenbild, das 
dem liberalen Humanismus zugrunde liegt, weder universal noch ewig sei. 
Das vernünftige, autonome Subjekt ist ein zeit- und ortsgebundenes Pro-
dukt der abendländischen Geistesgeschichte und wurde nicht zu Unrecht 
von Heideggers linken Epigonen als »eurozentrisch, männlich und weiß« 
entlarvt. Die Neue Rechte täte gut daran, diese antiuniversalistische Kritik 
postmoderner Identitätspolitiker nicht mit einer Verteidigung des westlich-
liberalen Projekts zu kontern. Im Kampf gegen überkommene »geistige 
Ballaststoffe« der Aufklärung besteht eine seltene und kleine Schnittmenge 
zwischen uns und den Denkern der Dekonstruktion. 

Das Menschenbild des Humanismus ist unser philosophisches »white 
man’s burden«. Seine effektiven politischen Auswirkungen sind nicht 
zu übersehen. Die Idee eines abstrakten Rechtssubjekts ist die Basis von 
Migrationspolitik, Asyl- und Staatsbürgerrecht. Die ethnokulturellen Ent-
stehungs- und Möglichkeitsbedingungen des Rechts werden ausgeblendet. 
Die animalitas des Menschen wird dagegen, wenn es um die Rechtferti-
gung des Hedonismus und die Untergrabung der religiösen Traditionen 
und kulturellen Werte geht, von denselben Akteuren ins Feld geführt.

Der wahre Grund für die Empörung über Heideggers Humanismus-
Brief ist, daß er dem linksliberalen »Ende der Geschichte« den philoso-
phischen Boden unter den Füßen wegzieht. Alternative Menschenbilder, 
Humanismen und Gesellschaftsformen werden damit wieder denkbar. 
Seine Kritik wirkte fort. Sie strömte wie ein unterirdischer Fluß weiter, 
während sich an der Oberfläche die Gesellschaft der BRD »um ständiges 
Wirtschaftswachstum und die Aufdauerstellung folgenblinder Geschäfte, 
um Besitzstände an gedankenloser Destruktivität und Gewohnheitsrechte 
auf Naturplünderung«1 sorgte.

Und damit kommen wir zu den »Regeln für den Menschenpark«. Der 
Autor der vorangegangenen Zeilen, Peter Sloterdijk, hielt am 17. Juli 1999 
in der philosophischen Akademie in Elmau einen Vortrag dieses Titels, der 
das Juste milieu (oder wie er nannte, die »Juste Mélange«) der BRD in 
Aufruhr versetze. Sloterdijk knüpft als einer der wenigen Philosophen, die 
heute noch so genannt werden sollten, an Heideggers Brief an.

Was dieser in seinem Brief nur erahnen konnte, war zum Zeitpunkt der 
Rede vorhersehbar und ist heute offensichtlich. Die Technik ist zum »Zen-
tralgebiet« (Sieferle) der Auseinandersetzung geworden. Sie ist kein neu-
traler Bereich von Experten und Erfindern, sondern ein umkämpftes Feld 

Sellner – Humanismus

1  Peter Sloterdijk: Nicht 
gerettet. Versuche nach Hei-
degger, Frankfurt a. M. 
2001, S. 79.



50

politischer Technikideologien. Sloterdijk zog ein grimmiges Fazit: Ange-
sichts neuer technologischer Möglichkeiten habe der Mensch dort, wo bis-
lang »Geburtenfatalismus« vorherrschte, bewußte Selektionsmacht. Die 
Machtfülle der Biotechnologie führe unweigerlich dazu, daß »der Mensch 
für den Menschen die höhere Gewalt darstellt.«2 Es kündigen sich »unver-
meidlichen Kämpfe über die Richtung der Menschenzüchtung« an. Die 
überlaute moralischer Empörungswelle angesichts Sloterdijks Wortwahl 
ließ die Verwandtschaft zwischen »Zucht« und »Erziehung« in Vergessen-
heit geraten. Immer schon und in jeder Gesellschaft formte ein Regelwerk 
aus Erziehungsidealen, Bildungspolitik, Gesetzen zur Heirat und Anerken-
nung von Nachkommenschaft den Menschen nach einem Bild. Die Bio-
technologie löst die Sozialtechnik ab. Schneller und nachhaltiger können 
und werden Systeme den Insassen ihrer »Menschenparks« ihre Menschen-
bilder aufprägen. Ob er will oder nicht, wird der Mensch in die »Rolle des 
Selektors«3 gedrängt 

Seit Sloterdijks Rede ist die menschliche »Selektionsmacht« über 
Geburten, Genmanipulation und Prothetik weitergewachsen. Auch »tech-
nogene Fremdlebewesen«, wie sie der Philosoph vorhersah, werden immer 
realistischer.4 Kritiker, die Sloterdijk »Eugenik« vorwarfen, flüchteten sich 
in moralische Posen. Tatsächlich bewertet er weniger, ob die Menschen-
parks »Klein- oder Großzüchtung« betrieben. Was als eu- oder dysgenisch 
gilt, hängt nämlich am Ende vom Wertesystem des Selektors ab.

Was ausblieb, war und ist eine offene, unaufgeregte Debatte über die 
politische Vergesellschaftung der Selektionsmacht. Eine bloß trotzige Wei-
gerung, sie auszuüben, hält Sloterdijk für eine »sterile« und unhaltbare 
Position. Süffisant schreibt er: »Im besinnlichen Reservat geben die Men-
schen sich freiwillig so schwach, wie sie vor der Einführung der großen 
Technik waren.« Diese Haltung ist aus seiner Sicht insofern reaktionär, als 
sie »nur Protest, aber kein Weiterdenken« ermöglicht.5

Ein Weiterdenken fand bisher kaum statt. Die Debatte, die Sloter-
dijk lostreten wollte, blieb aus, und das Thema wurde der Science-fiction 
überlassen. Sie lotet seit Jahrzehnten die unterschiedlichsten Möglichkei-
ten biotechnologischer Menschenzüchtung aus. In den zwei immer wieder 
auftretenden Szenarien erkennen wir die beiden Pole des humanistischen 
Menschenbilds wieder: In technokratischen, im weitesten Sinne »kommu-
nistischen« Dystopien wie in Equilibrium, Fahrenheit 451 und Brave New 
World erleben wir die »Kleinzüchtung« und endgültige Domestizierung, 
Egalisierung und Nivellierung des Menschen im Namen eines rationalisti-
schen Ideals. In den dagegen »neoliberalen« Ideenwelten des Cyberpunks 
malt man die regellose, anarchokapitalistische Hochzüchtung einzelner 
Menschen zu amoralischen Übermenschen aus.

Sechzehn Jahre nach der Sloterdijk-Debatte prägte Noah Yuval Harari 
für diesen Typus den Begriff »homo deus«. Der israelische Historiker kri-
tisiert in seinem gleichnamigen Buch ebenfalls den liberalen Humanismus. 
Das autonome Subjekt, von dem dieser ausgeht, sei hinfällig, da es »bio-
logisch hackbar« geworden sei. Anders als Heidegger und Sloterdijk führt 
Harari gegen die Metaphysik des Liberalismus nicht die Philosophie, son-
dern die Neurowissenschaft ins Feld. Bewußte und souveräne Entschei-
dungen seien bei Menschen die Ausnahme, nicht die Regel. Die modernen 
Menschenmassen seien längst manipulierbare Datenströme geworden, ob 
das den liberalen Salonphilosophen gefällt oder nicht. 

Tatsächlich intensiviert die moderne Technologie die antiquierte 
Unklarheit des Humanismus. Seine Ambivalenz läßt eben beide Men-
schenzüchtungstheorien zu: sowohl die egalitär begründete, biopolitische 
Zähmung und Verzwergung des Menschen als auch die elitär begründete, 
genetische Ermächtigung einzelner Individuen und Völker. In dem einen 
Fall würde eine monotheistisch anmutende Expertokratie über eine klein-
gezüchtete Menschenherde herrschen. Im anderen Fall entstünde ein neu-
heidnischer Pluralismus, im freien Spiel von Biotechnikkonzernen und 
genetisch aufgemotzten Menschengöttern. Diese Konzepte gehen zwar in 
entgegengesetzte Richtungen, befinden sich aber auf derselben horizonta-
len Ebene des Humanismus. Dessen zentrale Aussage ist nämlich immer 
auch, daß der Mensch – »selbsthegend und selbstzüchtend« – der ein-
zige Ursprung seiner Gesetze sein kann. Die Schnittmenge aller Humanis-
men ist eine anthropozentrische und atheistische Weltsicht. Nach ihr folgt 
aus technischer Machtfülle unausweichlich ein quasigöttliches Recht der 

Sellner – Humanismus

2  Peter Sloterdijk: Regeln 
für den Menschenpark. Ein 
Antwortschreiben zu Heide-
ggers Brief über den Huma-
nismus, Frankfurt a. M. 
1999, S. 45. 

3  Ebd., S. 44.

4  Vgl. Sloterdijk: Nicht 
gerettet, S. 361.

5  Ebd., S. 72 und 365. 



51

Menschenzüchtung. Ihr gemeinsamer ideologischer Nukleus, den Heideg-
ger als die Machenschaft, das Rechnerische und den endlosen Fortschritt 
beschreibt, ist die Realisierung aller denkbaren biopolitischen Machbarkei-
ten. Auch der Nationalsozialismus war ein »militanter Humanismus« (Slo-
terdijk) mit bestialischer Schlagseite. Als »gestiefelter« Nietzscheanismus 
(Sloterdijk) stellt er eine umgestülpte Variante der Aufklärung und ihrer 
»Machtergreifung über alles Seiende«6 dar.

Auf der Suche nach einem Ausweg, der die humanistische Dichoto-
mie überwinden könne, bevor sie zur Biopolitik werde, wandelt Sloter-
dijk streckenweise auf Heideggers Pfaden. Er greift auf Platons Politeia, 
eine der ältesten und radikalsten Überlegungen zur Erziehung und »Men-
schenzucht« zurück. Was Platon sowohl von »humanistischen Gymnasien 
der Bürgerzeit« als auch von der »faschistischen Eugenik« unterscheidet, 
ist, daß ein »platonische Hirt« nur deshalb ein »glaubwürdiger Hüter der 
Menschen« sein kann, »weil er das irdische Abbild des einzigen, ursprüng-
lichen verkörpert.« An anderer Stelle schreibt er: »Die ›naturalistischen 
Angreifer‹, die mittels der Technik vorpreschen, können nur von den ›Ver-
teidigern außernaturalistischer Größen‹ in Schach gehalten werden«. Nur 
aus einer nichthumanistischen, womöglich göttlichen Dimension kann ein 
Anstoß kommen. Die »ontologische Demutsübung«7 rettet uns womöglich 
aus dem Verhängnis humanistischer Beliebigkeit in Verbindung mit techni-
scher Macht. Sloterdijk hofft auf »eine Kehre der Technik gegen die Tech-
nik« und »eine Überholung der Wissenschaften durch die Wissenschaften, 
eine Kehre der Medien gegen sich selbst«.8 Die Lektion, die Sloterdijk aus 
dem 20. Jahrhundert zieht, ist, daß »der Mensch als Subjekt der Kehre« 
und die Revolution als ihr Operationsmodus nicht in Frage kommen. Er 
konstatiert eine Epoche, in der es »keine Revolutionen alten Stils mehr 
geben kann, wohl aber Herausdrehungen aus erstarrten und verzerrten 
Strukturen«.9 

Doch anders als Heidegger, dessen Mangel an Ironie und dessen »Ste-
henbleiben in Endfiguren des besinnlichen Denkens«10 er respektvoll, aber 
unbeirrbar kritisiert, will Sloterdijk nicht nur auf einen rettenden Gott 
warten. Aus seiner lakonischen Feststellung »Der Gott, der uns noch ret-
ten könnte, läßt sich Zeit«11 folgt: Es braucht neben der Sammlung zum 
anderen Anfang und dem Nachdenken über das Wesen des Menschen auch 
konkrete Antworten auf drängende, technikpolitische Fragen. Wenn der 
»Menschenpark« alternativlos ist, so müssen wir uns über seine Regeln 
Gedanken machen. Andernfalls werden sie jene schreiben, die sich als 
Humanisten geben, sich aber insgeheim für Götter halten.  

Sellner – Humanismus

6  Sloterdijk: Regeln, S. 32.

7  Ebd., S. 30.

8  Sloterdijk: Nicht gerettet, 
S. 79. 

9  Ebd., S. 80.

10  Sloterdijk: Regeln, S. 32.

11  Sloterdijk: Nicht gerettet, 
S. 7.

Edgar Degas: »Junge Spar-
taner«, um 1860.


