Thema | Sezession 122 - Oktober 2024

Nie wieder Humanismus?

von Martin Sellner

»Der NS ist mir zu humanistisch!« Mit dieser Provokation, frei nach Hei-
degger, konnte man stets sowohl Kommilitonen am philosophischen Insti-
tut als auch Kameraden im rechten Lager schockieren. Was meint dieser
auf den ersten Blick haarstraubende Satz? Der Weg zur Antwort fiihrt tiber
einen Brief Martin Heideggers zu einer Rede Peter Sloterdijks.

Heideggers Humanismus-Brief wurde inmitten der deutschen Triim-
merlandschaft verfafst. Der »Letztmetaphysiker« und »Meister ohne Wan-
derjahre« (Peter Sloterdijk) bezog nach dem gescheiterten Engagement im
NS seine Denkstellung im Schwarzwald. Mit einer » Wut des Dableibens«
(ebenfalls Sloterdijk) machte er sich daran, in die »Gegend, in die er gebo-
ren wurde, immer tiefer einzuwandern«. Wihrend eine deutsche Hoch-
schule nach der anderen umgefarbt und den heimkehrenden Frankfurter
Exilanten der akademische Boden geebnet wurde, hielt Heidegger die Stel-
lung des bodenstindigen Denkens. Von dort aus schickte er Nachrichten
an geistig Verbiindete.

Am 10. Dezember 1946 erging ein Brief an den franzosischen Philoso-
phen Jean Beaufret. Heidegger antwortet ihm darin auf Fragen zum Exi-
stenzialismus. Auf den ersten Blick grenzt er sich von einem seiner ersten
franzosischen Epigonen, Jean-Paul Sartre, ab. Schiirft man tiefer, so findet
sich darin Heideggers Kritik am modernen Menschenbild in hochster Klar-
heit und Konzentration.

Seine Abfertigung des Humanismus und mein Apergu gegen den NS
emporen deshalb, weil der Begriff zum moralischen Kern der Aufkla-
rung gehort. In seinem vulgdren Verstindnis evoziert er Assoziationen wie
»Menschenwiirde, Menschenrecht, Meinungsfreiheit, Bildung und Demo-
kratie«. Man denkt an Cicero, Erasmus von Rotterdam, Pico della Miran-
dola, Goethe und Kant. Heidegger fegt dieses diffuse Geflecht aus Moral,
Meinungen und Allgemeinplitzen mit Hilfe der Seinsfrage beiseite: Huma-
nismus bleibe ein leerer Begriff, wenn unklar sei, was mit humanus, also
dem »Menschen« eigentlich gemeint sei. So ist es. Moralphilosophie wird
leicht zur Phraseologie, wenn sie iiber kein ontologisches Fundament ver-
fiigt. Bevor wir uns in moralischen Appellen daruber verlieren, was der
Mensch solle, mussen wir entscheiden, was der Mensch ist. Eine Debatte
tiber Fir und Wider von Abtreibung ist sinnlos, wenn wir uns nicht vorher
dariiber einigen, wessen Leben hier willkiirlich beendet wird. Auch rund
80 Jahre nach der Abfassung des Humanismus-Briefs krankt die Moralphi-
losophie also an einer eklatanten »Seinsvergessenheit«.

Notgedrungen wird daher unterschwellig ein liberales, aufklarerisches
Menschenbild vorausgesetzt, das eigentlich erst begriindet werden miifSte.
Die Monstranz der »Menschlichkeit«, die der Wertewesten vor sich her-
tragt, bezieht sich auf den Menschen als animal rationale, also »vernunft-
begabtes Tier«. Er wird damit als Zwitterwesen aus Geist und Materie, Ver-
nunft und Tierheit verstanden. Das macht den Humanismus ambivalent. Je

48 | Sellner — Humanismus



nachdem, welchen Aspekt dieser dualen Menschlichkeit man betont, erge-
ben sich vollig andere moralische Maximen, Gesellschaftsformen, Staats-
theorien und Erziehungsideale. Man kann den Menschen als autonomes,
rationales Subjekt oder als willenlos-animalischen Trager egoistischer,
Gene und Triebe auffassen. Beide Optionen sind in der Ideen- und Begriffs-
geschichte des »Humanismus« vertreten. Thre gesellschaftspolitischen Kon-
sequenzen wurden im 20. Jahrhundert ins AufSerste getrieben.

Heidegger verwirft Extrempositionen und die zugrundeliegende Idee
des animal rationale. Der Mensch »ist« weder seine » bewufSte Rationalitit«,
noch »ist« er sein »unterbewufStes Triebgeflige «. Im bis heute andauernden
Streit, wer denn Herr im zwiegespaltenen »Seelen-Haushalt« (Nietzsche)
des Menschen sei, schlagt sich Heidegger auf keine Seite. Statt dessen
beschreibt er den Menschen als Dasein neu. Dessen Wesen liege in seiner
Existenz. Das sei ein Phanomen, das jeder nachtraglichen Spaltung in Kor-
per und Geist zuvorgehe und sich nicht einseitig reduzieren lasse. Sobald
aus der starren, philosophischen Anthropologie das politische Programm
eines Humanismus entstehe, werde das Dasein notwendig verstuimmelt. Es
konne sich nicht entfalten. »Humanistische« Bildungskonzepte, vom kom-
munistischen Osten bis zum liberalen Westen, die das menschliche Wesen
mifSverstehen, liefSen es verdden und die Gemeinschaft verkiimmern.

Heideggers Kritik am Humanismus zielt also gerade nicht auf einen
Amoralismus ab. Noch weniger betreibt er eine Rechtfertigung der Bestia-
litat, die in Nietzsches Schriften gelegentlich anklingt. Heideggers Destruk-
tion des Humanismus als geistiges Konglomerat aus Anthropozentrismus,
Rationalititswahn und Autonomieversessenheit ist nur der erste Akt. Das
Ziel der Kritik ist eine neue, tiefere Frage nach dem Wesen des Menschen,
aus der erst eine echte Menschlichkeit entstehen konne.

Interessanterweise waren es vor allem linke, oft sogar marxistische
Philosophen, die Heideggers genealogische Kritik begeistert aufgriffen. Im
20. Jahrhundert entdeckten sie Zug um Zug, dafd das Menschenbild, das
dem liberalen Humanismus zugrunde liegt, weder universal noch ewig sei.
Das verniinftige, autonome Subjekt ist ein zeit- und ortsgebundenes Pro-
dukt der abendldndischen Geistesgeschichte und wurde nicht zu Unrecht
von Heideggers linken Epigonen als »eurozentrisch, miannlich und weifS«
entlarvt. Die Neue Rechte tite gut daran, diese antiuniversalistische Kritik
postmoderner Identitdtspolitiker nicht mit einer Verteidigung des westlich-
liberalen Projekts zu kontern. Im Kampf gegen iiberkommene »geistige
Ballaststoffe« der Aufklirung besteht eine seltene und kleine Schnittmenge
zwischen uns und den Denkern der Dekonstruktion.

Das Menschenbild des Humanismus ist unser philosophisches »white
man’s burden«. Seine effektiven politischen Auswirkungen sind nicht
zu Ubersehen. Die Idee eines abstrakten Rechtssubjekts ist die Basis von
Migrationspolitik, Asyl- und Staatsbiirgerrecht. Die ethnokulturellen Ent-
stehungs- und Moglichkeitsbedingungen des Rechts werden ausgeblendet.
Die animalitas des Menschen wird dagegen, wenn es um die Rechtferti-
gung des Hedonismus und die Untergrabung der religiosen Traditionen
und kulturellen Werte geht, von denselben Akteuren ins Feld gefihrt.

Der wahre Grund fiir die Emporung tiber Heideggers Humanismus-
Brief ist, daf$ er dem linksliberalen »Ende der Geschichte« den philoso-
phischen Boden unter den Fiuflen wegzieht. Alternative Menschenbilder,
Humanismen und Gesellschaftsformen werden damit wieder denkbar.
Seine Kritik wirkte fort. Sie stromte wie ein unterirdischer FlufS weiter,
wihrend sich an der Oberfliche die Gesellschaft der BRD »um stiandiges
Wirtschaftswachstum und die Aufdauerstellung folgenblinder Geschifte,
um Besitzstinde an gedankenloser Destruktivitit und Gewohnheitsrechte
auf Naturpliinderung«* sorgte.

Und damit kommen wir zu den »Regeln fur den Menschenpark«. Der
Autor der vorangegangenen Zeilen, Peter Sloterdijk, hielt am 17. Juli 1999
in der philosophischen Akademie in Elmau einen Vortrag dieses Titels, der
das Juste milieu (oder wie er nannte, die »Juste Mélange«) der BRD in
Aufruhr versetze. Sloterdijk kniipft als einer der wenigen Philosophen, die
heute noch so genannt werden sollten, an Heideggers Brief an.

Was dieser in seinem Brief nur erahnen konnte, war zum Zeitpunkt der
Rede vorhersehbar und ist heute offensichtlich. Die Technik ist zum »Zen-
tralgebiet« (Sieferle) der Auseinandersetzung geworden. Sie ist kein neu-
traler Bereich von Experten und Erfindern, sondern ein umkampftes Feld

1 Peter Sloterdijk: Nicht

gerettet. Versuche nach Hei-

degger, Frankfurt a.M.
2001, S. 79.

Sellner — Humanismus

49



2 Peter Sloterdijk: Regeln
fiir den Menschenpark. Ein
Antwortschreiben zu Heide-
ggers Brief iiber den Huma-
nismus, Frankfurt a. M.
1999, S. 45.

3 Ebd., S. 44.

4 Vgl. Sloterdijk: Nicht
gerettet, S. 361.

5 Ebd., S. 72 und 365.

politischer Technikideologien. Sloterdijk zog ein grimmiges Fazit: Ange-
sichts neuer technologischer Méglichkeiten habe der Mensch dort, wo bis-
lang »Geburtenfatalismus« vorherrschte, bewufSte Selektionsmacht. Die
Machtfille der Biotechnologie fithre unweigerlich dazu, daf§ »der Mensch
fiir den Menschen die hohere Gewalt darstellt.«* Es kiindigen sich »unver-
meidlichen Kampfe iiber die Richtung der Menschenziichtung« an. Die
uberlaute moralischer Emporungswelle angesichts Sloterdijks Wortwahl
lief die Verwandtschaft zwischen » Zucht« und »Erziehung« in Vergessen-
heit geraten. Immer schon und in jeder Gesellschaft formte ein Regelwerk
aus Erziehungsidealen, Bildungspolitik, Gesetzen zur Heirat und Anerken-
nung von Nachkommenschaft den Menschen nach einem Bild. Die Bio-
technologie 16st die Sozialtechnik ab. Schneller und nachhaltiger konnen
und werden Systeme den Insassen ihrer »Menschenparks« ihre Menschen-
bilder aufprigen. Ob er will oder nicht, wird der Mensch in die »Rolle des
Selektors«3 gedrangt

Seit Sloterdijks Rede ist die menschliche »Selektionsmacht« tber
Geburten, Genmanipulation und Prothetik weitergewachsen. Auch »tech-
nogene Fremdlebewesen «, wie sie der Philosoph vorhersah, werden immer
realistischer.# Kritiker, die Sloterdijk »Eugenik« vorwarfen, flichteten sich
in moralische Posen. Tatsidchlich bewertet er weniger, ob die Menschen-
parks »Klein- oder Grofsziichtung« betrieben. Was als eu- oder dysgenisch
gilt, hingt nimlich am Ende vom Wertesystem des Selektors ab.

Was ausblieb, war und ist eine offene, unaufgeregte Debatte tiber die
politische Vergesellschaftung der Selektionsmacht. Eine blof§ trotzige Wei-
gerung, sie auszuiiben, hilt Sloterdijk fiir eine »sterile« und unhaltbare
Position. Suffisant schreibt er: »Im besinnlichen Reservat geben die Men-
schen sich freiwillig so schwach, wie sie vor der Einfithrung der grofSen
Technik waren.« Diese Haltung ist aus seiner Sicht insofern reaktionar, als
sie »nur Protest, aber kein Weiterdenken« ermoglicht.s

Ein Weiterdenken fand bisher kaum statt. Die Debatte, die Sloter-
dijk lostreten wollte, blieb aus, und das Thema wurde der Science-fiction
tiberlassen. Sie lotet seit Jahrzehnten die unterschiedlichsten Moglichkei-
ten biotechnologischer Menschenziichtung aus. In den zwei immer wieder
auftretenden Szenarien erkennen wir die beiden Pole des humanistischen
Menschenbilds wieder: In technokratischen, im weitesten Sinne »kommu-
nistischen« Dystopien wie in Equilibrium, Fahrenbeit 451 und Brave New
World erleben wir die »Kleinziichtung« und endgiiltige Domestizierung,
Egalisierung und Nivellierung des Menschen im Namen eines rationalisti-
schen Ideals. In den dagegen »neoliberalen« Ideenwelten des Cyberpunks
malt man die regellose, anarchokapitalistische Hochziichtung einzelner
Menschen zu amoralischen Ubermenschen aus.

Sechzehn Jahre nach der Sloterdijk-Debatte pragte Noah Yuval Harari
fiir diesen Typus den Begriff »homo deus«. Der israelische Historiker kri-
tisiert in seinem gleichnamigen Buch ebenfalls den liberalen Humanismus.
Das autonome Subjekt, von dem dieser ausgeht, sei hinfillig, da es »bio-
logisch hackbar« geworden sei. Anders als Heidegger und Sloterdijk fithrt
Harari gegen die Metaphysik des Liberalismus nicht die Philosophie, son-
dern die Neurowissenschaft ins Feld. Bewufste und souverine Entschei-
dungen seien bei Menschen die Ausnahme, nicht die Regel. Die modernen
Menschenmassen seien lingst manipulierbare Datenstrome geworden, ob
das den liberalen Salonphilosophen gefillt oder nicht.

Tatsachlich intensiviert die moderne Technologie die antiquierte
Unklarheit des Humanismus. Seine Ambivalenz 1dfit eben beide Men-
schenziichtungstheorien zu: sowohl die egalitir begriindete, biopolitische
Zihmung und Verzwergung des Menschen als auch die elitdr begriindete,
genetische Ermichtigung einzelner Individuen und Volker. In dem einen
Fall wiirde eine monotheistisch anmutende Expertokratie tiber eine klein-
geziichtete Menschenherde herrschen. Im anderen Fall entstiinde ein neu-
heidnischer Pluralismus, im freien Spiel von Biotechnikkonzernen und
genetisch aufgemotzten Menschengottern. Diese Konzepte gehen zwar in
entgegengesetzte Richtungen, befinden sich aber auf derselben horizonta-
len Ebene des Humanismus. Dessen zentrale Aussage ist nimlich immer
auch, daf$ der Mensch — »selbsthegend und selbstziichtend« — der ein-
zige Ursprung seiner Gesetze sein kann. Die Schnittmenge aller Humanis-
men ist eine anthropozentrische und atheistische Weltsicht. Nach ihr folgt
aus technischer Machtfiille unausweichlich ein quasigottliches Recht der

50 | Sellner — Humanismus



Menschenziichtung. Thr gemeinsamer ideologischer Nukleus, den Heideg-
ger als die Machenschaft, das Rechnerische und den endlosen Fortschritt
beschreibt, ist die Realisierung aller denkbaren biopolitischen Machbarkei-
ten. Auch der Nationalsozialismus war ein »militanter Humanismus« (Slo-
terdijk) mit bestialischer Schlagseite. Als »gestiefelter« Nietzscheanismus
(Sloterdijk) stellt er eine umgesttlpte Variante der Aufklirung und ihrer
»Machtergreifung tiber alles Seiende«® dar.

Auf der Suche nach einem Ausweg, der die humanistische Dichoto-
mie iiberwinden koénne, bevor sie zur Biopolitik werde, wandelt Sloter-
dijk streckenweise auf Heideggers Pfaden. Er greift auf Platons Politeia,
eine der iltesten und radikalsten Uberlegungen zur Erziehung und »Men-
schenzucht« zuriick. Was Platon sowohl von »humanistischen Gymnasien
der Biirgerzeit« als auch von der »faschistischen Eugenik« unterscheidet,
ist, daf$ ein »platonische Hirt« nur deshalb ein »glaubwurdiger Huter der
Menschen« sein kann, »weil er das irdische Abbild des einzigen, urspriing-
lichen verkorpert.« An anderer Stelle schreibt er: »Die >naturalistischen
Angreifer<, die mittels der Technik vorpreschen, konnen nur von den >Ver-
teidigern auflernaturalistischer Grofsen« in Schach gehalten werden«. Nur
aus einer nichthumanistischen, womoglich gottlichen Dimension kann ein
Anstof§ kommen. Die »ontologische Demutsiibung«” rettet uns womdoglich
aus dem Verhingnis humanistischer Beliebigkeit in Verbindung mit techni-
scher Macht. Sloterdijk hofft auf »eine Kehre der Technik gegen die Tech-
nik« und »eine Uberholung der Wissenschaften durch die Wissenschaften,
eine Kehre der Medien gegen sich selbst«.® Die Lektion, die Sloterdijk aus
dem 20. Jahrhundert zieht, ist, dafS »der Mensch als Subjekt der Kehre«
und die Revolution als ihr Operationsmodus nicht in Frage kommen. Er
konstatiert eine Epoche, in der es »keine Revolutionen alten Stils mehr
geben kann, wohl aber Herausdrehungen aus erstarrten und verzerrten
Strukturen«.?

Doch anders als Heidegger, dessen Mangel an Ironie und dessen »Ste-
henbleiben in Endfiguren des besinnlichen Denkens«* er respektvoll, aber
unbeirrbar kritisiert, will Sloterdijk nicht nur auf einen rettenden Gott
warten. Aus seiner lakonischen Feststellung »Der Gott, der uns noch ret-
ten konnte, 14t sich Zeit«'* folgt: Es braucht neben der Sammlung zum
anderen Anfang und dem Nachdenken iiber das Wesen des Menschen auch
konkrete Antworten auf drangende, technikpolitische Fragen. Wenn der
»Menschenpark« alternativlos ist, so mussen wir uns liber seine Regeln
Gedanken machen. Andernfalls werden sie jene schreiben, die sich als
Humanisten geben, sich aber insgeheim fur Gotter halten. =

Edgar Degas: » Junge Spar-
taner«, um 1860.

6 Sloterdijk: Regeln, S. 32.

7 Ebd., S. 30.

8 Sloterdijk: Nicht gerettet,
S. 79.

9 Ebd., S. So.

10 Sloterdijk: Regeln, S. 32.

11 Sloterdijk: Nicht gerettet,
S.7.

Sellner — Humanismus | 51



