
52

Die Regeln für den Menschenpark (1999) verraten Peter Sloterdijks 
Denken als konservatives Denken in der Tradition von Carl Schmitts 
»Einhegungs«-Idee. Sloterdijk als alter Achtundsechziger und mainstream-
katholischer Modernist zehrt (frei nach Ernst-Wolfgang Böckenfördes 
berühmtem Diktum, der liberale Staat lebe von Voraussetzungen, die er 
selbst nicht garantieren könne) von den Voraussetzungen der Einhegungs-
lehre der katholischen Kirche. 

Das Wort »Einhegungslehre« stellt den Zusammenhang zwischen der 
katholischen Anthropologie als »Humanisierung und Transzendierung 
der Natur« und den daraus sich ableitenden Lehren zur »Zügelung« der 
Freiheit und zur Demokratie her. Als Quellen der Einhegungslehre die-
nen vor allen Dingen die päpstlichen Enzykliken, von diesen vornehmlich 
die vorkonziliaren, und von diesen wiederum diejenigen Papst Leos XIII. 
(1810 – 1903), der die allerdeutlichsten Worte fand.

Als »reale und gewaltsame Negation der Selbstbehauptung des End-
lichen gegenüber Gott« kann die Einhegung des Menschen im Christen-
tum definiert werden. Geprägt hat diese Definition der 2018 verstorbene 
katholische Philosoph Robert Spaemann: »Der christliche Kult ist Verge-
genwärtigung eines Opfers. Das Opfer ist die reale und gewaltsame Nega-
tion der Selbstbehauptung des Endlichen gegenüber Gott. […] Der rituelle 
Kult ist im Christentum Symbol für das ethische Leben des Christen als 
›innerer Kult‹, und die Transsubstantiation ist der innerste Ausgangspunkt 
der Humanisierung und Transzendierung der Natur. Darauf aber beruht 
wiederum alle Kultur.«

Sie kann nur dann eingedämmt werden, wenn der Mensch sich selbst 
opfert. Opfer bedeutet hier dreierlei: Christus hat sich als Mensch am 
Kreuz geopfert. Wer ihm nachfolgen will, muß seine niedere Natur opfern, 
sich also selbst zu überwinden trachten. Das Meßopfer bringt diese beiden 
Bedeutungen zusammen. Das christliche Selbstopfer ist die von Spaemann 
so genannte »Negation der Selbstbehauptung«. Vom Menschen geht näm-
lich seit dem »Non serviam!« Luzifers stets Selbstbehauptungsgefahr aus: 
»Ihr werdet sein wie Gott«, versprach er den Paradieseltern (1 Mos 3,5). 
Seitdem ist das, was die Heilige Schrift die Erbsünde nennt – die Neigung 
des Menschen zum Bösen seit dem Sündenfall –, in der Welt und schreit 
nach ihrer Überwindung. 

Papst Leo XIII. stellt über die menschliche Natur, gemäß uralter Lehre 
(noch die antike Philosophie wußte aus der Uroffenbarung davon), die 
menschliche Vernunft: »Da außerdem die menschliche Natur durch die 
Makel der Erbsünde befleckt ist und infolgedessen mehr zum Bösen als 
zur Tugend neigt, so ist es ein unabweisbares Erfordernis der Sittlichkeit, 
daß man die stürmischen Triebe des Herzens und seine Begierden unter die 
Herrschaft der Vernunft bringe. In diesem Kampfe aber ist gar oft Verach-
tung des Irdischen erforderlich, und muß man die schwersten Mühen und 

Sommerfeld – Einhegungslehre

Thema  |  Sezession 122 · Oktober 2024

Zur Einhegungslehre der Kirche
von Caroline Sommerfeld

»Menschen agieren nie 
besessener, als wenn sie 
vom Bewußtsein ihrer Frei-
heit erfüllt sind.« 

Peter Sloterdijk: Die 
schrecklichen Kinder der 
Neuzeit, Berlin 2014.



53

Beschwerden ertragen, damit die Vernunft siegreich die ihr zukommende 
Oberherrschaft behaupte.« (Humanum genus, 60)

Das ist Anthropologie: die immergleiche Natur des Menschen und 
der immergleich-notwendige Umgang damit. Trifft Anthropologie jedoch 
auf sich beschleunigende Geschichte, kommen Störfaktoren ins Spiel, die 
das Ausmaß der Einhegungsbedürftigkeit erheblich steigern. Der französi-
sche Medientheoretiker und Philosoph Paul Virilio (1932 – 2018) nannte 
die Erforschung des (historischen, politischen und medialen) Einflusses 
der zunehmenden Geschwindigkeit auf die menschliche Wahrnehmung 
»Dromologie« (nach griech. dromos = Lauf; die Logik des Laufs bzw. der 
Geschwindigkeit).

Einen solchen Störfaktor beschleunigter Geschichte hat der öster-
reichische Theologe und Rechtstheoretiker Johannes Messner in der frü-
hen Moderne lokalisiert: »Ein weiterer neuer Faktor trat im Rechtsdenken 
auf. […] Dieser Faktor ist das Interesse. Die längste Zeit war von Recht 
gesprochen worden als ›statisch‹ verstandenem Regelungssystem. Immer-
hin wurde eine objektive, vom Willen des Menschen unabhängige Grund-
lage des geltenden Rechts anerkannt, sonst wäre die Ausrufung naturhafter 
Menschenrechte sinnlos gewesen. Rasch überschlug sich aber das Interesse. 
Der Mensch wollte sich selbst Gesetz sein. Man ›beschloß‹, daß alles Recht 
vom Volk ausgeht. Zugleich wurde das Recht auf Revolution zum Grund-
recht erhoben.«

In seiner Enzyklika Quadragesimo anno (1931) stellte Papst Pius XI. 
ein ähnliches »Überschlagen« zum Zeitpunkt der Industrialisierung fest, 
als gleichzeitig die »Lehren des Rationalismus in den meisten Köpfen schon 
Einlaß gefunden hatten«. Tritt der Zeitfaktor Beschleunigung ein, entsteht 
blitzschnell eine »vom wahren Sittengesetze losgelöste Wirtschaftslehre. 
Das hatte zur Folge, daß den menschlichen Leidenschaften völlig die Zügel 
gelockert wurden«. (Quadragesimo anno, 708)

Interessanterweise hatte Leo XIII. diesen dromologischen Topos 1832 
in Mirari vos bereits mit dem platonischen Gedanken der Vernunft als 
Wagenlenker kombiniert: »Denn wenn der Zügel zerbrochen ist, mit dem 
die Menschen auf den Pfaden der Wahrheit gehalten werden, dann stürzt 
ihre ohnehin zum Bösen geneigte Natur rasend schnell in den Abgrund.« 
(Mirari vos, 16)

Die Zügellosigkeit als Metapher dient ihm dann auch dazu, eines 
der Hauptargumente der katholischen Ethik einzuführen: das Argument 
der »schiefen Bahn«, auch bekannt als »Wehret den Anfängen!« (princi-
piis obsta). Dieses Argument geht von der Notwendigkeit aus, die Natur 
des Menschen frühzeitig einzuhegen, führt also seinerseits einen Zeitfak-
tor ein. Denn je eher ein möglicherweise einreißendes Übel erkannt wird, 
desto eher kann man seine autoexpansive Tendenz stoppen: »Um so viel 
schlimmer erscheinen die Übel, wenn man bedenkt, daß in Zukunft keine 
Zügel stark genug sein werden, um die einmal gewährte Erlaubnis inner-
halb bestimmter oder vorgesehener Grenzen zu halten.« (Leo XIII.: Arca-
num divinas sapientiae, 10. Februar 1880)

Das Schiefe-Bahn-Argument zieht sich in der Folge auch durch alle die-
jenigen Enzykliken, die sich Fragen der angewandten Ethik widmen. So 
zitiert etwa Pius XI. in der Enzyklika Casti connubii über die Ehescheidung 
just diesen Satz seines Amtsvorgängers.

Dem modernen Menschen als Selbstbeschleuniger muß offensichtlich 
ständig ein zeitverzögernder Dämpfer verpaßt werden. Sloterdijk bemerkt 
in seinen Tagebüchern an einer Stelle launig, man müsse, wenn man auf der 
schiefen Ebene unterwegs sei, »mit der Schräge arbeiten«. In seinen Regeln 
für den Menschenpark entspräche dieses »Arbeiten mit der Schräge«, also 
der Umgang mit dem bereits rutschenden Menschen, Nietzsches »geschick-
ter Verbindung von Ethik und Genetik«, mit deren Hilfe die Menschen es 
fertiggebracht hätten, sich selber kleinzuzüchten.

»In schwerer Täuschung sind demgegenüber jene befangen, die die 
Menschen unter Beiseitesetzung oder Vernachlässigung der übernatürli-
chen Mittel durch die Anwendung und Auswertung der Naturwissenschaf-
ten (der Biologie, der Vererbungslehre und anderer ähnlicher) zur Züge-
lung der sinnlichen Triebe bringen zu können glauben.« (Pius XI.: Casti 
connubii, 388) 

Den Menschen wirklich zu zähmen geht niemals natürlich, sondern 
immer nur übernatürlich. Dann ist es auch kein »Kleinzüchten«, sondern 

Sommerfeld – Einhegungslehre

»Es ist daher ein Grundirr-
tum der Vertreter emanzi-
patorischer Theorien, wenn 
sie meinen, daß mit der 
Zurückweisung überkom-
mener Normen Freiheit 
im positiven Sinn bereits 
erreicht sei. Andererseits 
gehört doch auch dieses 
negative Moment zum vol-
len Begriff der Freiheit, 
weil diese stete Disposi-
tion, sich zu wandeln, vor-
aussetzt. Freiheit von – ist 
alles andere als Libertinis-
mus bzw. Gleichgültigkeit 
allen Bindungen gegenüber; 
sie ist mit der Haltung der 
Askese verbunden, wobei 
diese im ursprünglichen 
Sinn von ›Übung‹ verstan-
den werden muß.« 

Alfred Klose (Hrsg.): 
Katholisches Soziallexikon, 
Wien et al. 21980.

»Greenpeace und Amne-
sty International sind min-
destens so kirchlich wie die 
Kirche selbst. Ihre Akti-
visten leisten gelegentlich 
mehr als mancher geweihte 
Geistliche.« 

Peter Sloterdijk in einem 
Interview mit der Rheini-
schen Post im Juni 2022.



54

die oben bereits zitierte »gewaltsame und reale Negation der Selbstbe-
hauptung des Endlichen« (Spaemann) – eine wesentlich schwierigere, ja 
überhaupt die schwierigste Aufgabe der Welt. Einen Teil dieser Aufgabe 
sieht die Kirche im Wappnen und der Festigung der Jugend »gegen die Ver-
führungen und Täuschungen der Welt, die nach der Mahnung eines Got-
teswortes nur ›Begierlichkeit des Fleisches, Begierlichkeit der Augen und 
Hoffart des Lebens‹ (1 Joh 2,16) ist. Die Jugendlichen müssen also, wie 
Tertullian von den ersten Christen sagte, sein, was die echten Christen aller 
Zeiten sein sollen: ›Mitbesitzer der Welt, nicht des Irrtums‹.« (Pius XI.: 
Divini illius Magistri, 467) 

Das ist einerseits klassischer Humanismus, es fällt auch das Wort 
»Überwachung« der Lektüre und der weltlichen Einflüsse auf die Jugend, 
andererseits besteht die Erziehung darin, die Heranwachsenden zu Weltbe-
wohnern und nicht zu Weltflüchtern zu erziehen. Einhegung wird hier zum 
»inneren Kult«, den der Mensch als Kulturwesen zu erlernen habe. 

Was aber passiert, wenn der notwendigen Selbstkultivierung des Men-
schen in der Moderne bewußt entgegengearbeitet wird? »Die Naturalisten 
und Freimaurer aber, die jeglichen Offenbarungsglauben verwerfen, leug-
nen den Sündenfall unseres Stammvaters und huldigen daher der Ansicht, 
daß der freie Wille gar nicht geschwächt und irgendwie zum Bösen geneigt 
sei.« (Leo XIII.: Humanum genus, 60)

Die Enzykliken des 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
lassen sich als ein einziges großes Dokument der Verteidigung der (als 
überzeitlich und ewigmenschlich verstandenen) Anthropologie gegen ihre 
Historisierung lesen. Der Mensch wird gewissermaßen in der Moderne ent-
menschlicht, insofern er als Macher der eigenen Geschichte und nicht als 
Geschöpf Gottes verstanden wird. 

Gegen den modernen Freiheitsbegriff einer »Freiheit des Verderbens« 
(hl. Augustinus), der seit der »Französischen Revolution« eingerissen ist, 
verteidigen die päpstlichen Rundschreiben die anthropologische Freiheit. 
Ausgangspunkt ist der Gedanke Thomas von Aquins, daß die Freiheit 
zu sündigen keine Freiheit ist, sondern eine Knechtschaft. Unterschieden 
wird zwischen der negativen »Freiheit von« (äußeren historischen Zwän-
gen) und der positiven »Freiheit zu« (der Verwirklichung der menschlichen 
Bestimmung). 

Wieder ist es Leo XIII., der dem Menschen per definitionem seine Frei-
heit zurückgibt, die ihm die »Französische Revolution« geraubt hat: »Wir 
meinen die Freiheit der Kinder Gottes, vermöge derer wir weder dem Satan 
noch den Leidenschaften, welche die schlimmsten Tyrannen sind, dienen. 
Die Brüderlichkeit, welche ihre Wurzel in Gott, dem gemeinsamen Schöp-
fer und Vater aller hat; die Gleichheit, welche auf Gerechtigkeit und Liebe 
gegründet ist, nicht alle Unterschiede der Menschen untereinander aufhe-
ben will.« (Leo XIII.: Humanum genus, 76)

Papst Gregor XVI. hatte in Mirari vos ganz thomistisch davon gespro-
chen, daß der negative Freiheitsbegriff in Wirklichkeit Knechtschaft 
bringe – auch hier erkennt man wieder das Ankämpfen gegen die Verzeitli-
chung: Es werde in Zukunft so kommen, wenn man nicht rechtzeitig diese 
bewußte Zersetzungsarbeit an den anthropologischen Grundbestimmungen 

Sommerfeld – Einhegungslehre

»Und noch die Renouveau 
Catholique, die scharen-
weise Hinwendung von 
Intellektuellen und Künst-
lern zur Kirche am Anfang 
des 20. Jahrhunderts war 
nicht eine Frucht des ›Auf-
klärungskatholizismus‹ 
des 18. Jahrhunderts, son-
dern ihr ging voraus die 
Kampfansage des Sylla-
bus von Papst Pius IX. an 
den religiösen Liberalis-
mus im 19. Jahrhundert. 
Die Kirche geriet dadurch 
zwar zeitweise in eine Art 
Ghetto; als Ausgangsposi-
tion für christliche Mission 
ist aber die zeitweise Ver-
bannung ins sogenannte 
Ghetto offensichtlich gün-
stiger als die Anpassung an 
den Zeitgeist, durch die all-
mählich ›das Salz schal‹ 
wird.« 

Robert Spaemann, 1991.

»Die Götzen des Liberalis-
mus wurden von Leo XIII. 
in kühnem Sturm gestürzt.« 

Emil Muhler: Die Sozial-
lehre der Päpste, München 
1958.

Albrecht Dürer: »Adam und 
Eva«, 1504.



55

aufhalten könne. Der Zeitstrahl weist indes steil abwärts, wie (nur beispiels-
weise) wiederum der Ehe-Enzyklika Pius’ XI. zu entnehmen ist: »Diese fal-
sche Freiheit wird sich zum eigenen Verderben der Frau auswirken; denn 
wenn sie einmal von der Höhe und dem Thron herabsteigt, auf den sie 
innerhalb der Familie durch das Evangelium erhoben wurde, wird sie bald 
(vielleicht weniger dem äußeren Schein nach, wohl aber in Wirklichkeit) 
in die frühere Sklavenstellung zurückgedrängt und wie im Heidentum zu 
einem bloßen Werkzeug des Mannes werden.« (Casti connubii, 368)

Daß Freiheit am Ende zur eigentlichen Versklavung wird, wenn die 
Einhegungsbedürftigkeit des Menschen ignoriert und ihm pro futura ver-
sprochen wird, er werde frei sein wie Gott, bezeugen alle vorkonziliaren 
päpstlichen Rundschreiben.

Am Demokratieverständnis der älteren und neueren Enzykliken läßt 
sich aufzeigen, bis wann die Päpste sich als Aufhalter, als Katechonten der 
stürzenden Zeit verstanden haben. Nicht jede Demokratie ist liberal. »Es 
gibt die demokratische Ideologie, und es gibt die demokratische Regie-
rungsform: wenn die Kirche die Ideologie verurteilt, so verurteilt sie nicht 
die Regierungsform, das heißt die Teilnahme des Volkes an der Macht.« 
(Marcel Lefebvre: Sie haben Ihn entthront, S. 53) In meinem Artikel »Ein-
gedenk der Zuschauerdemokratie« auf »Sezession im Netz« hatte ich 2019 
die Unterscheidung zwischen »Formaldemokratie« und »Programmdemo-
kratie« in einem verwandten Sinne gemeint: Die gegenwärtige Programm-
demokratie fährt ein liberales Programm, dessen ideologischer Zwang 
darin besteht, ihren Untertanen weiszumachen, nur sie allein wäre die 
demokratische Regierungsform. 

Pius XII. steht am Umschlagspunkt: Der Zweite Weltkrieg hat eine 
»Neigung zur Demokratie unter den Völkern« hervorgebracht, und nun 
muß geprüft werden, ob die Völker noch genug Substanz haben zur Macht-
teilnahme. Pius XII. stellt fest, daß die Herrschaft der Masse diese Prüfung 
nicht besteht – ein Staat, der sich auf sie verläßt, »erschüttert die Grundla-
gen seiner eigenen Autorität« (Rundfunkansprache Benignitas, Weihnach-
ten 1944, 1063). 

Johannes XXIII. geht knapp 20 Jahre später davon aus, das »Gemein-
wohl bestehe vor allem in der Wahrung der Rechte und Pflichten der 
menschlichen Person, [daher] muß die Aufgabe der Staatslenker vor allem 
darin bestehen, daß einerseits die Rechte anerkannt, geachtet, untereinan-
der in Einklang gebracht, verteidigt und gefördert werden, und anderer-
seits jeder seine Pflichten leichter erfüllen kann« (Johannes XXIII.: Pacem 
in terris, 11. April 1963), und erkennt in derselben Enzyklika die UNO-
Menschenrechtserklärung an.  

Johannes Paul II. ist dann weitere 30 Jahre später der Auffassung, der 
»Wert der Demokratie steht und fällt mit den Werten, die sie verkörpert 
und fördert: grundlegend und unumgänglich sind sicherlich die Würde 
jeder menschlichen Person, die Achtung ihrer unverletzlichen und unver-
äußerlichen Rechte sowie die Übernahme des ›Gemeinwohls‹ als Ziel 
und regelndes Kriterium für das politische Leben.« (Veritatis splendor, 
6. August 1993)

»Menschenrechte« und »Werte« sind keine Einhegungsbegriffe. Wenn-
gleich Johannes Paul II. die »Werte« schüchtern noch an das alte Natur-
recht zurückbinden will, vertritt er bereits das Vollbild der demokratischen 
Ideologie. 

Ein Papst, der sich dem Zeitgeist unterwirft, kann keine Autorität 
beanspruchen, weil er die eigenen Substanzbegriffe dadurch temporalisiert. 
Mit voller anthropologischer Autorität könnte er sagen: »Ich bin der gute 
Hirt. Ich kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich.« (Joh 10,14) 

Leo XIII. hatte eine solche anthropologische Autorität, er kannte die 
Seinen und ihre »Interessen«, und er kannte die Lehren. Die Lehren sind 
hart, und wir blinzelnden Zeitgenossen kennen sie nicht mehr: »Diesen 
päpstlichen Bestimmungen muß man unbedingt folgende Lehren entneh-
men: die öffentliche Gewalt stammt von Gott, nicht von der Menge; die 
Freiheit zu Aufruhr widerspricht der Vernunft; die Pflichten des Glaubens 
zu mißachten, oder sich gegen alle Religionsformen gleichmäßig zu ver-
halten, ist ein Unrecht von seiten der einzelnen wie von seiten des Staa-
tes; die unumschränkte Denk- und Pressefreiheit liegt nicht in den Rechten 
der Bürger und gehört nicht zu den Dingen, die man mit gleichem Recht 
begünstigen oder fördern darf.« (Immortale Dei, 887)  

Sommerfeld – Einhegungslehre

Literaturhinweise:

Robert Spaemann: »Über 
die Einheit von Mythos, 
Kult und Ethos«, Rede 
vom November 1991 in 
Rom vor einem theologi-
schen präsynodalen Sym-
posion, zuerst in: Umkehr. 
Eine Zeitschrift für Chri-
sten, Februar 1993, Wieder-
abdruck in: Albert Pethö 
(Hrsg.): Konservativismus 
(= Schriftenreihe der »Wei-
ßen Rose«; 4), Wien 2024;

Emil Marmy (Hrsg.): 
Mensch und Gemeinschaft 
in christlicher Schau. Doku-
mente, Fribourg 1945 (die 
Zahlenangaben hinter den 
Zitaten aus den Enzyliken 
beziehen sich auf die fort-
laufende Numerierung in 
diesem Werk);

Johannes Messner 
1891 – 1984. Beiträge zur 
Katholizismusforschung, 
Reihe A: Quellentexte, Bd. 
5, hrsg. und erläutert von 
Alfred Klose, Paderborn et 
al. 1991; 

Marcel Lefebvre: Sie haben 
Ihn entthront, Bobingen 
22012;

Johannes XXIII.: Pacem in 
terris, 11. April 1963 (kath-
pedia.de);

Johannes Paul II.: Verita-
tis splendor, 6. August 1993 
(kathpedia.de).


