Thema | Sezession 122 - Oktober 2024

Zur Einhegungsiehre der Kirche

von Caroline Sommerfeld

Die Regeln fiir den Menschenpark (1999) verraten Peter Sloterdijks
Denken als konservatives Denken in der Tradition von Carl Schmitts
»Einhegungs«-Idee. Sloterdijk als alter Achtundsechziger und mainstream-
katholischer Modernist zehrt (frei nach Ernst-Wolfgang Bockenfordes
berihmtem Diktum, der liberale Staat lebe von Voraussetzungen, die er
selbst nicht garantieren konne) von den Voraussetzungen der Einhegungs-
lehre der katholischen Kirche.

Das Wort »Einhegungslehre« stellt den Zusammenhang zwischen der
katholischen Anthropologie als »Humanisierung und Transzendierung
der Natur« und den daraus sich ableitenden Lehren zur »Ziigelung« der
Freiheit und zur Demokratie her. Als Quellen der Einhegungslehre die-
nen vor allen Dingen die papstlichen Enzykliken, von diesen vornehmlich
die vorkonziliaren, und von diesen wiederum diejenigen Papst Leos XIII.
(1810-1903), der die allerdeutlichsten Worte fand.

Als »reale und gewaltsame Negation der Selbstbehauptung des End-
lichen gegentiber Gott« kann die Einhegung des Menschen im Christen-
tum definiert werden. Gepragt hat diese Definition der 2018 verstorbene
katholische Philosoph Robert Spaemann: »Der christliche Kult ist Verge-
genwirtigung eines Opfers. Das Opfer ist die reale und gewaltsame Nega-
tion der Selbstbehauptung des Endlichen gegeniiber Gott. [...] Der rituelle
Kult ist im Christentum Symbol fiir das ethische Leben des Christen als
sinnerer Kult¢, und die Transsubstantiation ist der innerste Ausgangspunkt
der Humanisierung und Transzendierung der Natur. Darauf aber beruht
wiederum alle Kultur.«

Sie kann nur dann eingedimmt werden, wenn der Mensch sich selbst
opfert. Opfer bedeutet hier dreierlei: Christus hat sich als Mensch am
Kreuz geopfert. Wer ihm nachfolgen will, muf$ seine niedere Natur opfern,
sich also selbst zu uberwinden trachten. Das MefSopfer bringt diese beiden
Bedeutungen zusammen. Das christliche Selbstopfer ist die von Spaemann
so genannte »Negation der Selbstbehauptung«. Vom Menschen geht nim-
lich seit dem »Non serviam!« Luzifers stets Selbstbehauptungsgefahr aus:
»lhr werdet sein wie Gott«, versprach er den Paradieseltern (1 Mos 3,5).
Seitdem ist das, was die Heilige Schrift die Erbsiinde nennt — die Neigung
des Menschen zum Bosen seit dem Siindenfall —, in der Welt und schreit
nach ihrer Uberwindung.

Papst Leo XIIL. stellt iber die menschliche Natur, gemif$ uralter Lehre
(noch die antike Philosophie wufste aus der Uroffenbarung davon), die
menschliche Vernunft: »Da auflerdem die menschliche Natur durch die
Makel der Erbstinde befleckt ist und infolgedessen mehr zum Bosen als
zur Tugend neigt, so ist es ein unabweisbares Erfordernis der Sittlichkeit,
daf$ man die stiirmischen Triebe des Herzens und seine Begierden unter die
Herrschaft der Vernunft bringe. In diesem Kampfe aber ist gar oft Verach-
tung des Irdischen erforderlich, und muf§ man die schwersten Miithen und

52 | Sommerfeld — Einhegungslehre

»Menschen agieren nie
besessener, als wenn sie
vom BewufStsein ihrer Frei-
heit erfiillt sind.«

Peter Sloterdijk: Die
schrecklichen Kinder der
Neuzeit, Berlin 2014.



Beschwerden ertragen, damit die Vernunft siegreich die ihr zukommende
Oberherrschaft behaupte.« (Humanum genus, 60)

Das ist Anthropologie: die immergleiche Natur des Menschen und
der immergleich-notwendige Umgang damit. Trifft Anthropologie jedoch
auf sich beschleunigende Geschichte, kommen Storfaktoren ins Spiel, die
das AusmafS der Einhegungsbediirftigkeit erheblich steigern. Der franzosi-
sche Medientheoretiker und Philosoph Paul Virilio (1932-2018) nannte
die Erforschung des (historischen, politischen und medialen) Einflusses
der zunehmenden Geschwindigkeit auf die menschliche Wahrnehmung
»Dromologie« (nach griech. dromos = Lauf; die Logik des Laufs bzw. der
Geschwindigkeit).

Einen solchen Storfaktor beschleunigter Geschichte hat der Oster-
reichische Theologe und Rechtstheoretiker Johannes Messner in der frii-
hen Moderne lokalisiert: »Ein weiterer neuer Faktor trat im Rechtsdenken
auf. [...] Dieser Faktor ist das Interesse. Die lingste Zeit war von Recht
gesprochen worden als sstatisch« verstandenem Regelungssystem. Immer-
hin wurde eine objektive, vom Willen des Menschen unabhingige Grund-
lage des geltenden Rechts anerkannt, sonst wire die Ausrufung naturhafter
Menschenrechte sinnlos gewesen. Rasch iiberschlug sich aber das Interesse.
Der Mensch wollte sich selbst Gesetz sein. Man >beschlof3«, daf$ alles Recht
vom Volk ausgeht. Zugleich wurde das Recht auf Revolution zum Grund-
recht erhoben.«

In seiner Enzyklika Quadragesimo anno (1931) stellte Papst Pius XI.
ein dhnliches »Uberschlagen« zum Zeitpunkt der Industrialisierung fest,
als gleichzeitig die » Lehren des Rationalismus in den meisten Kopfen schon
Einlaf§ gefunden hatten«. Tritt der Zeitfaktor Beschleunigung ein, entsteht
blitzschnell eine »vom wahren Sittengesetze losgeloste Wirtschaftslehre.
Das hatte zur Folge, daf§ den menschlichen Leidenschaften vollig die Ziigel
gelockert wurden«. (Quadragesimo anno, 708)

Interessanterweise hatte Leo XIII. diesen dromologischen Topos 1832
in Mirari vos bereits mit dem platonischen Gedanken der Vernunft als
Wagenlenker kombiniert: »Denn wenn der Ziigel zerbrochen ist, mit dem
die Menschen auf den Pfaden der Wahrheit gehalten werden, dann stiirzt
ihre ohnehin zum Bosen geneigte Natur rasend schnell in den Abgrund.«
(Mirari vos, 16)

Die Zugellosigkeit als Metapher dient ihm dann auch dazu, eines
der Hauptargumente der katholischen Ethik einzufithren: das Argument
der »schiefen Bahn«, auch bekannt als »Wehret den Anfingen!« (princi-
piis obsta). Dieses Argument geht von der Notwendigkeit aus, die Natur
des Menschen frithzeitig einzuhegen, fithrt also seinerseits einen Zeitfak-
tor ein. Denn je eher ein moglicherweise einreifSendes Ubel erkannt wird,
desto eher kann man seine autoexpansive Tendenz stoppen: »Um so viel
schlimmer erscheinen die Ubel, wenn man bedenkt, daf§ in Zukunft keine
Zugel stark genug sein werden, um die einmal gewahrte Erlaubnis inner-
halb bestimmter oder vorgesehener Grenzen zu halten.« (Leo XIII.: Arca-
num divinas sapientiae, 1o. Februar 1880)

Das Schiefe-Bahn-Argument zieht sich in der Folge auch durch alle die-
jenigen Enzykliken, die sich Fragen der angewandten Ethik widmen. So
zitiert etwa Pius XI. in der Enzyklika Casti connubii tiber die Ehescheidung
just diesen Satz seines Amtsvorgangers.

Dem modernen Menschen als Selbstbeschleuniger muf$ offensichtlich
stindig ein zeitverzogernder Dampfer verpafit werden. Sloterdijk bemerkt
in seinen Tageblichern an einer Stelle launig, man miisse, wenn man auf der
schiefen Ebene unterwegs sei, »mit der Schrige arbeiten«. In seinen Regeln
fiir den Menschenpark entspriache dieses » Arbeiten mit der Schrige«, also
der Umgang mit dem bereits rutschenden Menschen, Nietzsches »geschick-
ter Verbindung von Ethik und Genetik«, mit deren Hilfe die Menschen es
fertiggebracht hitten, sich selber kleinzuziichten.

»In schwerer Tauschung sind demgegeniiber jene befangen, die die
Menschen unter Beiseitesetzung oder Vernachlissigung der ubernatiirli-
chen Mittel durch die Anwendung und Auswertung der Naturwissenschaf-
ten (der Biologie, der Vererbungslehre und anderer dhnlicher) zur Ziige-
lung der sinnlichen Triebe bringen zu konnen glauben.« (Pius XI.: Casti
connubii, 388)

Den Menschen wirklich zu zahmen geht niemals natiirlich, sondern
immer nur ubernatiirlich. Dann ist es auch kein »Kleinziichten«, sondern

Sommerfeld — Einhegungslehre

»Es ist daher ein Grundirr-
tum der Vertreter emanzi-
patorischer Theorien, wenn
sie meinen, dafS mit der
Zuriickweisung iiberkom-
mener Normen Freiheit

im positiven Sinn bereits
erreicht sei. Andererseits
gehort doch auch dieses
negative Moment zum vol-
len Begriff der Freiheit,
weil diese stete Disposi-
tion, sich zu wandeln, vor-
aussetzt. Freiheit von — ist
alles andere als Libertinis-
mus bzw. Gleichgiltigkeit
allen Bindungen gegentiber;
sie ist mit der Haltung der
Askese verbunden, wobei
diese im urspriinglichen
Sinn von >Ubung« verstan-
den werden muf3.«

Alfred Klose (Hrsg.):
Katholisches Soziallexikon,
Wien et al. *1980.

»Greenpeace und Amne-
sty International sind min-
destens so kirchlich wie die
Kirche selbst. Thre Akti-
visten leisten gelegentlich
mehr als mancher geweihte
Geistliche.«

Peter Sloterdijk in einem
Interview mit der Rbeini-
schen Post im Juni 2022.

53



Albrecht Diirer: » Adam und
Eva«, 1504.

»Und noch die Renouveau
Catholique, die scharen-
weise Hinwendung von
Intellektuellen und Kiinst-
lern zur Kirche am Anfang
des 20. Jahrhunderts war
nicht eine Frucht des >Auf-
klirungskatholizismus<
des 18. Jahrhunderts, son-
dern ihr ging voraus die
Kampfansage des Sylla-
bus von Papst Pius IX. an
den religiosen Liberalis-
mus im 19. Jahrhundert.
Die Kirche geriet dadurch
zwar zeitweise in eine Art
Ghetto; als Ausgangsposi-
tion fur christliche Mission
ist aber die zeitweise Ver-
bannung ins sogenannte
Ghetto offensichtlich giin-
stiger als die Anpassung an
den Zeitgeist, durch die all-
mihlich »das Salz schal«
wird.«

Robert Spaemann, 1991.

»Die Gotzen des Liberalis-
mus wurden von Leo XIII.
in kithnem Sturm gestiirzt.«

Emil Mubhler: Die Sozial-
lebre der Pipste, Miinchen
1958.

die oben bereits zitierte »gewaltsame und reale Negation der Selbstbe-
hauptung des Endlichen« (Spaemann) — eine wesentlich schwierigere, ja
tiberhaupt die schwierigste Aufgabe der Welt. Einen Teil dieser Aufgabe
sieht die Kirche im Wappnen und der Festigung der Jugend »gegen die Ver-
fithrungen und Tduschungen der Welt, die nach der Mahnung eines Got-
teswortes nur >Begierlichkeit des Fleisches, Begierlichkeit der Augen und
Hoffart des Lebens< (1 Joh 2,16) ist. Die Jugendlichen miissen also, wie
Tertullian von den ersten Christen sagte, sein, was die echten Christen aller
Zeiten sein sollen: >Mitbesitzer der Welt, nicht des Irrtums«.« (Pius XI.:
Divini illius Magistri, 467)

Das ist einerseits klassischer Humanismus, es fillt auch das Wort
»Uberwachung« der Lektiire und der weltlichen Einfliisse auf die Jugend,
andererseits besteht die Erziehung darin, die Heranwachsenden zu Weltbe-
wohnern und nicht zu Weltflichtern zu erziehen. Einhegung wird hier zum
»inneren Kult«, den der Mensch als Kulturwesen zu erlernen habe.

Was aber passiert, wenn der notwendigen Selbstkultivierung des Men-
schen in der Moderne bewufSt entgegengearbeitet wird? »Die Naturalisten
und Freimaurer aber, die jeglichen Offenbarungsglauben verwerfen, leug-
nen den Siindenfall unseres Stammvaters und huldigen daher der Ansicht,
daf$ der freie Wille gar nicht geschwicht und irgendwie zum Bosen geneigt
sei.« (Leo XII.: Humanum genus, 60)

Die Enzykliken des 19. und der ersten Hailfte des 20. Jahrhunderts
lassen sich als ein einziges grofles Dokument der Verteidigung der (als
uberzeitlich und ewigmenschlich verstandenen) Anthropologie gegen ihre
Historisierung lesen. Der Mensch wird gewissermafSen in der Moderne ent-
menschlicht, insofern er als Macher der eigenen Geschichte und nicht als
Geschopf Gottes verstanden wird.

Gegen den modernen Freiheitsbegriff einer »Freiheit des Verderbens«
(hl. Augustinus), der seit der »Franzosischen Revolution« eingerissen ist,
verteidigen die papstlichen Rundschreiben die anthropologische Freiheit.
Ausgangspunkt ist der Gedanke Thomas von Aquins, daf§ die Freiheit
zu stindigen keine Freiheit ist, sondern eine Knechtschaft. Unterschieden
wird zwischen der negativen »Freiheit von« (dufleren historischen Zwan-
gen) und der positiven »Freiheit zu« (der Verwirklichung der menschlichen
Bestimmung).

Wieder ist es Leo XIII., der dem Menschen per definitionem seine Frei-
heit zuriickgibt, die ihm die »Franzosische Revolution« geraubt hat: » Wir
meinen die Freiheit der Kinder Gottes, vermoge derer wir weder dem Satan
noch den Leidenschaften, welche die schlimmsten Tyrannen sind, dienen.
Die Briderlichkeit, welche ihre Wurzel in Gott, dem gemeinsamen Schop-
fer und Vater aller hat; die Gleichheit, welche auf Gerechtigkeit und Liebe
gegriindet ist, nicht alle Unterschiede der Menschen untereinander aufhe-
ben will.« (Leo XIIL.: Humanum genus, 76)

Papst Gregor XVI. hatte in Mirari vos ganz thomistisch davon gespro-
chen, dafl der negative Freiheitsbegriff in Wirklichkeit Knechtschaft
bringe — auch hier erkennt man wieder das Ankampfen gegen die Verzeitli-
chung: Es werde in Zukunft so kommen, wenn man nicht rechtzeitig diese
bewufSte Zersetzungsarbeit an den anthropologischen Grundbestimmungen

54 Sommerfeld — Einhegungslehre



aufhalten konne. Der Zeitstrahl weist indes steil abwirts, wie (nur beispiels-
weise) wiederum der Ehe-Enzyklika Pius’ XI. zu entnehmen ist: »Diese fal-
sche Freiheit wird sich zum eigenen Verderben der Frau auswirken; denn
wenn sie einmal von der Hohe und dem Thron herabsteigt, auf den sie
innerhalb der Familie durch das Evangelium erhoben wurde, wird sie bald
(vielleicht weniger dem dufSeren Schein nach, wohl aber in Wirklichkeit)
in die fruhere Sklavenstellung zuriickgedriangt und wie im Heidentum zu
einem blofsen Werkzeug des Mannes werden.« (Casti connubii, 368)

Dafs Freiheit am Ende zur eigentlichen Versklavung wird, wenn die
Einhegungsbedirftigkeit des Menschen ignoriert und ihm pro futura ver-
sprochen wird, er werde frei sein wie Gott, bezeugen alle vorkonziliaren
papstlichen Rundschreiben.

Am Demokratieverstindnis der dlteren und neueren Enzykliken lafdt
sich aufzeigen, bis wann die Papste sich als Aufhalter, als Katechonten der
stiirzenden Zeit verstanden haben. Nicht jede Demokratie ist liberal. »Es
gibt die demokratische Ideologie, und es gibt die demokratische Regie-
rungsform: wenn die Kirche die Ideologie verurteilt, so verurteilt sie nicht
die Regierungsform, das heifst die Teilnahme des Volkes an der Macht.«
(Marcel Lefebvre: Sie haben Ihn entthront, S. 53) In meinem Artikel »Ein-
gedenk der Zuschauerdemokratie« auf »Sezession im Netz« hatte ich 2019
die Unterscheidung zwischen »Formaldemokratie« und »Programmdemo-
kratie« in einem verwandten Sinne gemeint: Die gegenwirtige Programm-
demokratie fihrt ein liberales Programm, dessen ideologischer Zwang
darin besteht, ihren Untertanen weiszumachen, nur sie allein wire die
demokratische Regierungsform.

Pius XII. steht am Umschlagspunkt: Der Zweite Weltkrieg hat eine
»Neigung zur Demokratie unter den Volkern« hervorgebracht, und nun
mufS gepriift werden, ob die Volker noch genug Substanz haben zur Macht-
teilnahme. Pius XII. stellt fest, dafs die Herrschaft der Masse diese Priifung
nicht besteht — ein Staat, der sich auf sie verlafst, »erschiittert die Grundla-
gen seiner eigenen Autoritit« (Rundfunkansprache Benignitas, Weihnach-
ten 1944, 1063).

Johannes XXIII. geht knapp 20 Jahre spater davon aus, das » Gemein-
wohl bestehe vor allem in der Wahrung der Rechte und Pflichten der
menschlichen Person, [daher] muf$ die Aufgabe der Staatslenker vor allem
darin bestehen, dafS einerseits die Rechte anerkannt, geachtet, untereinan-
der in Einklang gebracht, verteidigt und gefordert werden, und anderer-
seits jeder seine Pflichten leichter erfiillen kann« (Johannes XXIIL: Pacem
in terris, 11. April 1963), und erkennt in derselben Enzyklika die UNO-
Menschenrechtserklarung an.

Johannes Paul II. ist dann weitere 30 Jahre spiter der Auffassung, der
»Wert der Demokratie steht und fillt mit den Werten, die sie verkorpert
und fordert: grundlegend und unumginglich sind sicherlich die Wiirde
jeder menschlichen Person, die Achtung ihrer unverletzlichen und unver-
duflerlichen Rechte sowie die Ubernahme des >Gemeinwohls« als Ziel
und regelndes Kriterium fiir das politische Leben.« (Veritatis splendor,
6. August 1993)

»Menschenrechte« und »Werte« sind keine Einhegungsbegriffe. Wenn-
gleich Johannes Paul II. die »Werte« schiichtern noch an das alte Natur-
recht zuriickbinden will, vertritt er bereits das Vollbild der demokratischen
Ideologie.

Ein Papst, der sich dem Zeitgeist unterwirft, kann keine Autoritit
beanspruchen, weil er die eigenen Substanzbegriffe dadurch temporalisiert.
Mit voller anthropologischer Autoritit konnte er sagen: »Ich bin der gute
Hirt. Ich kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich.« (Joh 1o,14)

Leo XIII. hatte eine solche anthropologische Autoritit, er kannte die
Seinen und ihre »Interessen«, und er kannte die Lehren. Die Lehren sind
hart, und wir blinzelnden Zeitgenossen kennen sie nicht mehr: »Diesen
papstlichen Bestimmungen muf§ man unbedingt folgende Lehren entneh-
men: die 6ffentliche Gewalt stammt von Gott, nicht von der Menge; die
Freiheit zu Aufruhr widerspricht der Vernunft; die Pflichten des Glaubens
zu mifSachten, oder sich gegen alle Religionsformen gleichmifiig zu ver-
halten, ist ein Unrecht von seiten der einzelnen wie von seiten des Staa-
tes; die unumschrankte Denk- und Pressefreiheit liegt nicht in den Rechten
der Biirger und gehort nicht zu den Dingen, die man mit gleichem Recht
begiinstigen oder fordern darf.« (Immortale Dei, 887) =

Sommerfeld — Einhegungslehre

Literaturhinweise:

Robert Spaemann: »Uber
die Einheit von Mythos,
Kult und Ethos«, Rede
vom November 1991 in
Rom vor einem theologi-
schen prasynodalen Sym-
posion, zuerst in: Umkehr.
Eine Zeitschrift fiir Chri-
sten, Februar 1993, Wieder-
abdruck in: Albert Petho
(Hrsg.): Konservativismus
(= Schriftenreibe der » Wei-
fen Rose«; 4), Wien 2024;

Emil Marmy (Hrsg.):
Mensch und Gemeinschaft
in christlicher Schau. Doku-
mente, Fribourg 1945 (die
Zahlenangaben hinter den
Zitaten aus den Enzyliken
beziehen sich auf die fort-
laufende Numerierung in
diesem Werk);

Jobannes Messner
1891-1984. Beitrige zur
Katholizismusforschung,
Reihe A: Quellentexte, Bd.
5, hrsg. und erldutert von
Alfred Klose, Paderborn et
al. 199713

Marcel Lefebvre: Sie haben
Ihn entthront, Bobingen
*2012;

Johannes XXIII.: Pacem in
terris, 11. April 1963 (kath-
pedia.de);

Johannes Paul IL.: Verita-
tis splendor, 6. August 1993
(kathpedia.de).

| 55



