
©
 a

la
n
 t

u
rk

in
g
to

n
 /

 A
la

m
y
 S

to
c
k
 F

o
to



33

1. Mensch und Erde. Seit der Mensch im Verlauf der neolithischen Revolu-
tion, also vor rund 10 000 Jahren, seine nomadisch geprägte Lebensweise 
als Jäger und Sammler aufgab, um seine Daseinsgrundlage zukünftig durch 
Ackerbau und Viehhaltung zu sichern, wurde er seßhaft, wurde er ein 
»Ortswesen«1�. Mit zunehmender Dauer dieser Seßhaftigkeit entwickelte 
der Mensch zu der von ihm gewählten Örtlichkeit, zu der Landschaft, in 
die er sich eingebunden, zu der Region, zu der er sich zugehörig fühlte, eine 
besondere Beziehung. Es kam – objektiv – zu einer »Individualisierung des 
Ortes«2 und in deren Folge – subjektiv – zu einer »Empfindung räumli-
cher Individualität«. Das Näheverhältnis zwischen Mensch und Ort ließ 
ein »Bewußtsein des Zu-einander-Gehörens« entstehen, das Georg Simmel 
unter Verwendung klassischen marxistischen Vokabulars als »seelischen 
Überbau« des Menschen bezeichnete. Seither gehört es zur conditio hu­
mana, daß die menschliche Existenz ohne Beziehung zu einem territori-
alen Rahmen nicht mehr denkbar ist. Arnold Gehlen, der wie kein anderer 
überzeugt war von der »potentiellen Chaotik«3 des Menschen, von seiner 
»biologischen Mittellosigkeit«4�, zählte neben den Institutionen die Orts-
bindung, die Gewöhnung an einen Ort, die Entwicklung eines ungestörten 
Raumgefühls, zu den wichtigsten Voraussetzungen für eine Entlastung des 
Menschen. Und Wilhelm Dilthey sprach von der »Macht des Ortes«5�, der 
sich das Individuum nicht entziehen könne. Für dieses wesentliche Bezie-
hungsgeflecht zwischen Mensch und Erde stand in der griechischen Mytho-
logie sinnbildlich der Riese Antaios, der Sohn des Meeresgottes Poseidon: 
Antaios war unbesiegbar, solange er aus der Erde von seiner Mutter Gaia, 
der Erdgöttin, immer neue Kraft schöpfen konnte. Erst Herakles konnte 
ihn bezwingen, indem er Antaios in die Luft hob, ihn auf diese Weise seiner 
Kraftquelle beraubte und schließlich erwürgte.

2. Raum und Recht. Die Zuordnung des Raumes auf den Menschen be-
traf aber nicht nur seine Existenz als Einzelwesen, sondern gerade auch 
seine Lebensform in einer Gruppe, in einem Stamm, in einem Volk: »Am 
Anfang der Geschichte jedes seßhaft gewordenen Volkes, jedes Gemeinwe-
sens, jedes Reiches steht […] der konstitutive Vorgang einer Landnahme.«6 
Diese Landnahme wiederum gebar eine »Schicksalsgemeinschaft des 
Bodens«7�, »eine[n] raumhaft konkreten, konstituierenden Ordnungs- und 
Ortungsakt«8�, für den Carl Schmitt den altgriechischen Begriff des Nomos 
wieder in Geltung gebracht hat. Diesen Nomos definierte er als »das den 
Grund und Boden der Erde in einer bestimmten Ordnung einteilende und 
verortende Maß und die damit gegebene Gestalt der politischen, sozialen 
und religiösen Ordnung. Maß, Ordnung und Gestalt bilden hier eine raum-
haft konkrete Einheit. In der Landnahme, in der Gründung einer Stadt 
oder einer Kolonie wird der Nomos sichtbar, mit dem ein Stamm oder eine 

v. Waldstein – Entortung

Die Entortung der Welt –  
neun Schritte
von Thor v. Waldstein

Sezession 122 · Oktober 2024  |  Thema

1  Byung-Chul Han: Vom 
Verschwinden der Rituale. 
Eine Topologie der Gegen­
wart, Berlin 2019, S. 43.

2  Georg Simmel: »Sozio-
logie des Raumes« (1903), 
in: ders.: Gesamtaus­
gabe (GSG), Bd. 7, Frank-
furt a. M. 1995, S. 150, Fol-
gezitate ebd., S. 151, 156.

3  Arnold Gehlen: Ur­
mensch und Spätkultur, 
Bonn 1956, S. 118.

4  Arnold Gehlen: Der 
Mensch (1940), in: ders.: 
Gesamtausgabe, Bd. 3/1, 
Frankfurt a. M. 1993, S. 32. 

5  Wilhelm Dilthey: Gesam­
melte Schriften, Bd. 8, Leip-
zig/Berlin 1931, S. 224.

6  Carl Schmitt: Der 
Nomos der Erde im Völker­
recht des Jus Publicum 
Europaeum, Berlin 1950, 
S. 19. 

7  Hermann Heller: Staats­
lehre (1934), in: ders.: Ge­
sammelte Schriften, Bd. 3, 
Leiden 1971, S. 242.

8  Schmitt: Nomos, S. 47, 
Folgezitate ebd., S. 40, 17.



34

Gefolgschaft oder ein Volk seßhaft wird, d. h. sich geschichtlich verortet 
und ein Stück Erde zum Kraftfeld einer Ordnung erhebt.« Diese tellurisch 
gebundene und begrenzte Ordnung verkörpert somit den »bodenhafte[n] 
Urgrund, in dem alles Recht wurzelt«. Jede Rechtseinrichtung, jede Institu-
tion hat danach »ihren Raumgedanken in sich […] und [bringt] daher auch 
ihr inneres Maß und ihre innere Grenze mit sich«.9

3. Staat und Staatsgebiet. Der neuzeitliche Staat,�10 der aus den Religions-
kriegen des 16. und 17. Jahrhunderts hervorgegangen war und die Fronten 
des konfessionellen Bürgerkrieges neutralisiert hatte, entfaltete sich von An-
fang an als »eine gebietsuniversale Entscheidungs- und Wirkungseinheit«.11 
Er steckte einen »räumlich abgegrenzten Teil der Erdoberfläche«12 für 
sich ab, um auf diesem Staatsgebiet eine an das Territorialprinzip ge-
bundene Ordnung zu begründen. Das Staatsgebiet ist somit die »grund-
legendste sachliche Wesenskonkretisierung«13 des Staates, »unter den 
sachlichen Integrationsfaktoren des Staates [steht es] an erster Stelle«. In-
nerhalb des planetarischen Kraftfeldes ist der »Raumcharakter«14, die 
»Raumgenossenschaft«15 wesentliche Bedingung staatlicher Einheit.

4. Seenahme versus Landnahme. Mit der kopernikanischen Wende und der 
Entdeckung der Neuen Welt durch die (west-)europäischen Völker im 16. 
und 17. Jahrhundert verloren Ort und Raum und die hierauf erschaffene 
terrane Rechtsordnung an Bedeutung. Die Seenahme nach 1492 und die 
Freiheit der Meere schufen ein völkerrechtliches Raumordnungsproblem, 
dem die traditionell ausgebildeten Juristen mit ihrem kontinentalen Welt-
bild, nach dem Recht und Frieden nur auf dem Lande gelten, nicht ge-
wachsen waren. In den folgenden gut 300 Jahren bis zum 19. Jahrhundert 
entwickelte sich nach und nach eine »raumscheue Denk- und Vorstellungs-
weise, die […] dem landfremden, raumaufhebenden und daher grenzen-
losen Universalismus«16 maritimer Herrschaftssysteme Tür und Tor öff-
nete: »Das Meer ist frei im Sinne von staatsfrei, d. h. frei von der einzigen 
Raumordnungsvorstellung des staatsbezogenen Rechtsdenkens«.17 In einer 
rechtshistorischen logischen Sekunde changierte der terrane Ort zum ma-
ritimen Nicht-Ort, und das »nomadische Ideal«18�, entstanden in den Wü-
sten Arabiens, erwachte in der Ozeane umspannenden britischen Weltherr-
schaft und ihrem stolzen »Britannia rules the waves« zu neuer Blüte. Die 
Mitte des 19. Jahrhunderts explodierende industrielle Revolution bestä-
tigte den schon von Hegel erkannten Bedingungszusammenhang zwischen 
Meer und Industrie.19 Und die sich in derselben Epoche zu neuer, bis heute 
ungebrochener Machtfülle formierende Geldwirtschaft sollte zu einem 
weiteren Bedeutungsverlust raumgebundener Ordnungen führen.20 Gleich-
zeitig bewirkte der spätestens nach 1848 nicht mehr eindämmbare Drang 
der europäischen Völker nach demokratischer Teilhabe »eine Aufhebung 
traditioneller Ortungen und in diesem Sinne eine totale Mobilmachung in-
tensivster Art, eine allgemeine Entortung, [die] die europazentrische Welt 
aus den Angeln [hob].«21 Die Verausgabung europäischer Energien auf den 
maritim aufgeladenen Politik- und Wirtschaftsfeldern des Globus führte in 
der Alten Welt zu »ein[em] Absturz in das Nichts einer raum- und boden-
losen Allgemeinheit«. Anfang des 20. Jahrhunderts wurde dann mit der Er-
findung des Flugzeugs die Seenahme um eine Luftnahme ergänzt. Mitte des 
20. Jahrhunderts folgte der Versuch einer Weltraumnahme, der freilich nie 
den Anschein des Utopischen, letztlich Erfolglosen abstreifen konnte. Viel 
wichtiger für unser Thema ist dagegen die Ende des 20. Jahrhunderts an-
hebende, in der Beherrschung des virtuellen Raumes sich manifestierende 
Weltnetznahme. Deren digitale Kraftströme haben auf allen Kontinenten 
zu einer beispiellosen Entterritorialisierung vieler menschlicher Lebensfor-
men geführt.

5. Boden und Charakter. Die fatalen Folgen, die die Auflösung des Ortes 
auf das Seelenleben des Individuums haben sollten, waren für Hellsich-
tige schon in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts unübersehbar. Graf 
Paul Yorck von Wartenburg schrieb am 9. Mai 1881 an seinen Freund 
Wilhelm Dilthey: »Mit der Entfremdung von dem Boden geht die haltende 
Kraft verloren. Der boden-lose Status bewirkt im Menschen und in seinen 
Lebensgestaltungen das labile Gleichgewicht, welches jeder Erschütterung 
weicht.«22 Die geistige Desorientierung, die den heutigen Massenmensch 

v. Waldstein – Entortung

9  Carl Schmitt: Völker­
rechtliche Großraumord­
nung mit Interventionsver­
bot für raumfremde Mächte 
(1941), Berlin 41991, S. 81.

10  Im alten Ägypten (Dy-
nastie), im antiken Grie-
chenland (polis) und Rom 
(civitas bzw. res publica) so-
wie im Mittelalter gab es 
zwar schon staatsähnli-
che Gebilde; es ist aber hi-
storisch falsch (und staats-
rechtlich schief), diesen 
Gebilden die verfassungs-
rechtliche Nomenkla-
tur des neuzeitlichen Staa-
tes überzustülpen. Einen 
»Staat des Mittelalters« 
gab es ebensowenig wie ei-
nen »Staat der Azteken«.

11  Heller: Staatslehre, 
S. 242.

12  Georg Jellinek: Das Sy­
stem der subjektiven öffent­
lichen Rechte, Tübingen 
21905, S. 26.

13  Rudolf Smend: Verfas­
sung und Verfassungsrecht 
(1928), in: ders.: Staats­
rechtliche Abhandlungen 
(1955), Berlin 31994, S. 197, 
ebenso S. 217, Folgezitat 
ebd., S. 170.

14  Georg Simmel: Soziolo­
gie (1908), in: ders.: GSG, 
Bd. 11, Frankfurt a. M. 
1992, S. 691.

15  Heller: Staatslehre, 
S. 242. 

16  Schmitt: Völkerrecht­
liche Großraumordnung, 
S. 82.

17  Ebd.; vgl. auch ders.: 
Land und Meer (1942), 
Köln 1981, S. 71 – 75.

18  Jacob Taubes: Abend­
ländische Eschatologie, 
Bern 1947, S. 17.

19  Vgl. Georg Wilhelm 
Friedrich Hegel: Grund­
linien der Philosophie des 
Rechts, § 247.

20  Vgl. i. e. Werner Som-
bart: Der moderne Kapita­
lismus (1902), Dritter Band, 
Erster Halbband, Berlin 
1986, S. 147 ff.

21  Schmitt: Nomos, S. 210, 
Folgezitat ebd., S. 211.

22  Erich Rothacker 
(Hrsg.): Briefwechsel zwi­
schen Wilhelm Dilthey und 
dem Grafen Paul Yorck von 
Wartenburg 1877 – 1897, 
Halle (Saale) 1920, S. 20.



35

kennzeichnet und deren Tabula-rasa-Wirkung erst die monströsen Polit-
apparaturen des 20. und 21. Jahrhunderts möglich werden ließ, geht zu-
rück »auf eine unnatürliche Störung des Raumgefühls […], die den Impe-
tus der Erkenntnis und der Selbsterkenntnis zerstreut und die Energien der 
Selbstbehauptung zerreibt.«23 Der Triumph der Beliebigkeit, die »Diktatur 
des Relativismus« (Joseph Ratzinger), die bisweilen unfaßbare Gleichgül-
tigkeit vieler Zeitgenossen gegenüber der Zerstörung der eigenen Lebens-
grundlagen und derjenigen von Kindern und Enkeln haben viel zu tun mit 
dem Virus der Ortlosigkeit, der sich pandemieartig auf der Erde verbrei-
tet hat. Wurzellosigkeit scheint ansteckend zu sein; jedenfalls vermögen es 
immer weniger Individuen, sich dem globalen »Sog der Entortung«24 zu 
entziehen. Das gnadenlos Unverbindliche, die scheinbar willenlose Hin-
nahme des Anything-goes-Wahnsinns unserer Tage beraubt den Menschen 
um nichts weniger als seinen Charakter. Denn Charakter kommt von grie-
chisch charássein – eingraben, einritzen, einprägen. Und denjenigen, dem 
förmlich der Boden unter den Füßen weggezogen, der entheimatet wurde, 
prägt niemand mehr. Er hat seine Wurzeln gekappt und gleicht einer 
Schnittblume, die »immer wieder beschnitten werden [muß], weil sich an 
der Schnittfläche der Stiel schließt […]. Zu spät merkt man, daß man sich 
von dem befreit hat, was einen ausmacht«.25 

6. Verfremdung und Vermassung. Die marxistische Vokabel »Entfrem-
dung«, das Unvertrautsein des Menschen mit dem ihn umgebenden, ihm 
einst von seinen Vorfahren zu treuen Händen überlassenen Fleckchen Erde, 
hat Jacob Taubes als »Fall in die Fremde«26 begrifflich präzisiert. Und zu 
den anthropologischen Grundkonstanten des homo sapiens gehört, daß 
bei ihm eine solche Begegnung mit dem Fremden, mit dem Unbekannten 
eine tiefe Furcht auslöst. Seit Canetti wissen wir, daß »es […] die Masse 
allein [ist], in der der Mensch von dieser Berührungsfurcht erlöst werden 
kann.«27 Verkörperte für das Individuum vordem die Heimat »das Wohlge-
fühl des Baumes an seinen Wurzeln«28�, so flüchtete sich der moderne, dieser 
Wurzeln beraubte Mensch in die pseudo-heimelige Empfindung, zu einer 
verdichteten Menschenquantität zu gehören, die ihn scheinbar von allen 
drohenden Gefahren in der freien und heimatlosen Wildbahn bewahrt: 
»Sobald man sich der Masse einmal überlassen hat, fürchtet man ihre Be-
rührung nicht […]. Je heftiger die Menschen sich aneinanderpressen, um 
so sicherer fühlen sie, daß sie keine Angst voreinander haben.«29 Nachdem 
sich die identitätsstiftenden Orte aufgelöst haben, oszilliert das solcherart 
entortete Humanmolekül haltlos zwischen den Verheißungsversprechen 
der Moderne umher. Auf dem Billardtisch des Lebens irren stets schneller 
rollende Kugeln auf Linien, die sich im Nirgendwo schneiden mögen, die 
aber kein Ziel haben. Die innere Verlassenheit, die entsetzliche Unbehaust-
heit des neuzeitlichen Menschen hat gerade in unserem Land zu einem so-
ziologischen Umschlag geführt, der schon im Kaiserreich Schauder erregte: 
»Das alte Deutschland beruhte mit der ihm eigenen Kraft auf selbständig 
gegründeten Existenzen. Mit diesen wird man nun anfangen aufzuräumen 
bis nichts mehr da ist, als Masse und Regierung«.30 – Die Entfremdung 
vom eigenen Grund und Boden erweist sich somit als eine der wichtigsten 
Herrschaftsvoraussetzungen der Massendemokratie.

7. Wiederkehr des Nomadentums. Jenseits des Politischen ist es vor allem 
der Bereich der Wirtschaft, der spätestens seit dem letzten Viertel des 
20. Jahrhunderts mehr und mehr neonomadische Züge angenommen hat. 
Schriebe man eine Typenlehre des Neuzeitnomaden, stächen prima vista 
folgende Musterexemplare ins Auge:

a.	 der Industrienomade, der seine Blechzelte heute hier, morgen dort 
aufstellt und der urplötzlich weiterzieht, wenn ihm das Wellnessum-
feld aus Subventionen, Steuervergünstigungen, Arbeitsbedingungen 
etc. nicht mehr paßt,

b.	 der Jobnomade, der – mehr gehetzt als selbstbestimmt – von Ort zu 
Ort versetzt wird, ohne daß auf seine Bezüge zu Heimatstadt, Familie 
etc. Rücksicht genommen würde,

c.	 der Computernomade, der, indem er die Dinge virtualisiert hat, die 
weltumspannende Diktatur der digitalen Ortlosigkeit in Szene gesetzt 
hat,

v. Waldstein – Entortung

23  Hans-Dietrich Sander: 
Die Auflösung aller Dinge, 
München o. J. (1988), S. 98.

24  Frank Böckelmann: Die 
Welt als Ort. Erkundun­
gen im entgrenzten Dasein, 
Wien/Leipzig 2007, S. 53.

25  Reinhard Falter: 
Warum Bayern immer noch 
anders ist, Taufkirchen 
2012, S. 30.

26  Taubes: Eschatologie, 
S. 184.

27  Elias Canetti: Masse 
und Macht (1960), Frank-
furt a. M. 312010, S. 14.

28  Friedrich Nietzsche: 
Vom Nutzen und Nacht­
heil der Historie für das Le­
ben (1874), in: ders.: Kriti­
sche Studienausgabe (KSA), 
Bd. 1, München 1988, 
S. 266.

29  Canetti: Masse, S. 14.

30  Wilhelm Dilthey an 
Graf Paul Yorck von War-
tenburg am 10. Februar 
1897, Rothacker: Brief­
wechsel, S. 231. 



36

d.	 der Renditenomade, der – in der heutigen »Phase […] eines entterri-
torialisierten, spekulativen Kapitalismus«31 – mit seinem Geld heu-
schreckenartig den Planeten nach den jeweils besten Profitchancen 
abgrast,

e.	 der Asylnomade, den es – getrieben von den Verlockungen einer inter-
national organisierten Asylmafia – dorthin verschlägt, wo gerade auf 
dem Globus die meisten gegenleistungsfreien Transfergelder abgegrif-
fen werden können und

f.	 der Reisenomade, der – innerlich unmöbliert und von einer tiefgrei-
fenden Ruhelosigkeit gezeichnet – rastlos um die halbe Erde jettet, um 
in der Fremde das zu suchen, was ihm in der eigenen, ihm fremd ge-
wordenen Heimat abhanden gekommen ist.

Was diese heutigen Nomaden eint, ist die Überzeugung, daß Wurzeln beim 
Fortkommen auf den sich anbietenden Karriereleitern nur hinderlich sein 
können. Das klassische, seit der Antike geltende »ubi patria, ibi bene« – 
»Wo mein Vaterland ist, da geht es mir gut« – wurde einfach umgekehrt zu 
dem Leitspruch der Globalisierungsbarbaren: ubi bene, ibi patria – (über-
all) wo es mir gut geht, da ist mein Vaterland.

8. Virtualisierung und Macht. Kaum etwas hat unser Leben in den ver-
gangenen Jahrzehnten so verändert wie der Triumph der Ferne. War frü-
her das wirklich, was nah war, was man anfassen, was man sehen, was 
man hören, zu dem man sprechen konnte, so interagiert man heute über-
wiegend ortlos: Über Smartphone / Laptop kommuniziert Anywhere A mit 
Anywhere B, ohne daß A weiß, wo sich B befindet, et vice versa. Über Ama-
zon bestellt der homo digitalis Waren, die er mit eigenen Augen nicht gese-
hen hat, bei Firmen, die er nicht kennt und von denen er nicht weiß, wo sie 
residieren. Google zaubert ihm jeden Tag andere faszinierende Landschaf-
ten auf den Bildschirmschoner, von denen er raten darf, in welchem Win-
kel des Globus sie sich befinden. Und als geographischer Analphabet läßt 
er sich über das Navi zu Orten leiten, die er auf der Landkarte nie finden 
würde. Angesichts dieser wahrhaft totalen Dislozierung muten einzelne 
Verortungsrestposten auf dem elektronischen Jahrmarkt nur noch grotesk 
an: etwa die sonntagabendliche Seltsamkeit, wenn sich die alternde BRD-
Tätervolksgemeinschaft nach Einbruch der Dämmerung um das flackernde 
Fernsehlagerfeuer versammelt, um sich mit Hilfe routinemäßig abgespul-
ter Krimistreifen an der Erkenntnis zu erwärmen, daß in ort- und orien-
tierungslosen Zeiten wenigstens Mord und Totschlag noch einen Tatort 
haben. An der Agonie des Ortes ändern solche Kuriositäten ebensowe-
nig etwas wie an der Tatsache, daß es die Rahmenlosigkeit des Digitalen 
ist, die immer mehr Macht über die Menschen gewinnt. Michael Esders 
spricht von einer »Topik der Ortlosigkeit«32�, von »Gemeinplätze[n] ohne 
Platz«, die nach und nach die letzten Wurzeln kappen, mit denen das In-
dividuum noch mit der Wirklichkeit verbunden ist: »Die synthetische, re-
ferenzlose und verflüssigte (Un-)Ordnung des Digitalen setzt das terrane 
Prinzip, die Raumbindung des Realen, außer Kraft […] und verschafft den-
jenigen, die über die globalen Netze und Begriffe verfügen, einen weiteren, 
nahezu uneinholbaren Evidenzvorsprung.«33 Souverän ist also, wer über 
den Lauf der Algorithmenströme im Reich von Big Data gebietet. Dabei 
nimmt die virtuelle Herrschaftstechnik »eine subtile, geschmeidige, smarte 
Form an und entzieht sich jeder Sichtbarkeit.«34 Durch die unwiderstehli-
che Kunst der virtuellen Verführung wird der einzelne heimlich, still und 
leise in ortlose Megastrukturen eingebunden, deren Zugriff er sich kaum 
entziehen kann. Wenn nicht alles täuscht, dürfte der Kippunkt, zu dem 
»die digitale Ordnung den Nomos der Erde endgültig verabschiedet«35�, in 
unseren Tagen gekommen sein. Kategorien des Rechts, die dem stetig seine 
Geschwindigkeit steigernden Rad der elektronischen Weltnahme wirksam 
in die Speichen greifen, sind nicht erkennbar. Das Netz ist ohnehin nicht 
auf Streit gebürstet, sondern gründet seine Machtvollkommenheit nicht zu-
letzt darin, daß der Nutzer die Droge des großen »Alles akzeptieren«-Ein-
verständnisses freiwillig einnimmt. Abertausende von Mausklicks und Ta-
stendrücken vermitteln ihm die süße Illusion, er sei der Fingersouverän 
über die Apparatur. Tatsächlich kommt es umgekehrt zu einer historisch 
beispiellosen Unterwerfung des Menschen unter die Maschine, zu einer ge-
waltigen Steigerung seiner geistig-seelischen Deformation. 

v. Waldstein – Entortung

31  Alain de Benoist: Gegen 
den Liberalismus, Dresden 
2021, S. 388.

32  Michael Esders: Sprach­
regime. Die Macht der po­
litischen Wahrheitssysteme, 
Lüdinghausen/Berlin 2020, 
S. 41, Folgezitat ebd.

33  Michael Esders: Ohne 
Bestand. Angriff auf die Le­
benswelt, Neuruppin 2022, 
S. 194 f.

34  Byung-Chul Han: Psy­
chopolitik. Neoliberalismus 
und die neuen Machttechni­
ken, Frankfurt a. M. 2014, 
S. 26.

35  Byung-Chul Han: Im 
Schwarm. Ansichten des Di­
gitalen, Berlin 2013, S. 67.



37

9. Heimatlosigkeit als Weltschicksal. Parideida, der umgrenzte Garten, 
ist die altpersische Wurzel für das schöne Wort »Paradies«. Mit diesem Pa-
radies, diesem Garten Eden, der in der Bibel beschrieben wird als »wun-
dersamer Ort, der kein Unglück kennt«, verbinden wir die Heimat, das 
Stückchen Erde, »wo man sich nicht erklären muß« (Herder). Trotz aller 
Entfremdungen, die die Industrialisierung und die entfesselte Mobilität des 
19. Jahrhunderts mit sich bringen sollten, trotz aller Entzauberung der Welt 
durch die Moderne war der Bezug der Deutschen zu ihrer Heimat bis 1918 
weitgehend ungebrochen. Im Zuge der Verwerfungen nach dem Ersten und 
Zweiten Weltkrieg verlor die metaphysisch geprägte Erdverbundenheit des 
einzelnen mit seinem Land nach und nach an Bedeutung. Angesichts der 

Austreibung von mehr als zwölf Millionen Ost- und Sudetendeutschen von 
ihrem seit Jahrhunderten vertrauten Heimatboden stellte Martin Heideg-
ger 1946 dann lapidar fest: »Die Heimatlosigkeit wird ein Weltschicksal.«36 
Heimat hatte Heidegger definiert als den »geschichtlich umhegten und he-
genden, allen Mut befeuernden und alle Vermögen lösenden Umkreis des-
sen, wohin der Mensch […] gehört«.37 Daß kein Mensch ohne eine sol-
che ihn umgebende Sphäre des Vertrauten auskommen kann, war bis in 
die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts noch weitgehend unumstritten. Ich 
selbst bin Ende der 1960er Jahre noch im Fach »Heimatkunde« unterrich-
tet worden, einem Fach, in dessen Mittelpunkt der pädagogische Anspruch 
stand, die natürliche Bezogenheit des Menschen zur Erde metaphysisch 
rückzukoppeln, um den in jedem Individuum schlummernden Kräften der 
Zerstreuung Widerpart zu bieten. In Westdeutschland wurden Anfang der 
1970er Jahre die letzten Taue zu einer solchen geistig-seelischen Veranke-
rung im Heimatboden gekappt, um eine kosmopolitische Entortungsuto-
pie ins Werk zu setzen, die mit den anthropologischen Grundbedürfnissen 
des Menschen nicht in Übereinstimmung zu bringen ist. Es mag sein, daß 
es einzelne Individuen gibt, die den Nomaden in sich bewahrt haben und 
tatsächlich dauerhaft ortlos existieren können. Solche Ausnahmeerschei-
nungen begründen aber für die meisten Menschen, erst recht für ein Volk, 
keine dauerhaft belastbare Lebensform. In Wirklichkeit können die Etiket-
ten »Menschheit« und »Weltbürgertum« zur Beheimatung des Menschen 
auf der Erde nichts beitragen. Solche abstracta gewinnen begrifflich ohne-
hin nur Konturen, wenn man sie polemisch gegen concreta wie Heimat, 
Volk und Vaterland setzt. »Die Menschheit ist«, sagt Spengler, »ein zoolo-
gischer Begriff oder ein leeres Wort«38; und noch etwas bissiger formuliert 
Carl Schmitt: »Wer Menschheit sagt, will betrügen.«39 – Wenn die Deut-
schen denn ihre Zukunft im eigenen Land zurückgewinnen wollen, werden 
sie sich von solchen Begriffshülsen einer »hyperkulturellen Ortlosigkeit«40 
abwenden müssen. Sofern die weltweit zu beobachtenden Zeichen nicht 
trügen, erwacht bei immer mehr Menschen ein Ortsfundamentalismus, aus 
dessen Geist sich ein handfester »Aufstand gegen die Entortung«41 ent
wickeln könnte. Wenn die Somewheres über die Ort- und Heimatlosigkeit 
der Anywheres triumphieren, dann könnte es zu einer ganz ungeahnten 
Wiederkehr der Heimat kommen, einer Heimat, die wir im Herzen nie ver-
loren haben, einer Heimat, die unsere einzige Hoffnung ist, wenn das Kar-
tenhaus der liberalistischen Lügen in sich zusammenbricht.  

v. Waldstein – Entortung

36  Martin Heidegger:  
Platons Lehre von der 
Wahrheit. Mit einem Brief 
über den »Humanismus« 
(1946), Bern 1947, S. 27 
[= Gesamtausgabe (GA) 9, 
S. 339].

37  Martin Heidegger: Vor-
lesung »Einleitung in die 
Philosophie«, gehalten im 
Wintersemester 1944/45 an 
der Universität Freiburg, 
GA 50, S. 115.

38  Oswald Spengler: Der 
Untergang des Abendlan­
des (1918/1922), München 
1980, S. 28.

39  Carl Schmitt: Der Be­
griff des Politischen, Berlin 
1932, S. 55.

40  Han: Verschwinden, 
S. 45.

41  Gerd Bergfleth: »Erde 
und Heimat«, in: Heimo 
Schwilk, Ulrich Schacht 
(Hrsg.): Die selbstbewußte 
Nation, Berlin 1994, S. 106.


