
28

Von den Fortschrittsskeptikern der Nachkriegszeit ist der Philosoph Karl 
Löwith (1897 – 1973) ein prominenter Unbekannter. Dennoch gilt er als 
eine der herausragenden Persönlichkeiten der deutschen Geistesgeschichte 
des 20. Jahrhunderts, und es ist lohnenswert, auf diesen unangepaßten 
und teils unbequemen Denker aufmerksam zu machen. Er studierte bei 
Edmund Husserl in Freiburg und folgte 1923 nach seiner Promotion in 
München seinem Lehrer Martin Heidegger nach Marburg, bei dem er sich 
1928 als erster seiner Schüler habilitierte. Ausgehend von der protestanti-
schen Theologie, hatte er es sich zur Aufgabe gemacht, das Verhältnis von 
christlichem Glauben und philosophischem Wissen zu klären und Form-
verwandtschaften zwischen dem Heiligen und dem Profanen in der geisti-
gen Verfaßtheit der Gegenwart herauszuarbeiten. Seine Studie Von Hegel 
zu Nietzsche (1941) gehört heute zu den Grundlagenwerken der philoso-
phischen Literatur.

Als Kritiker der neuzeitlichen Metaphysik befaßte sich Löwith gründ-
lich wie kaum ein anderer mit dem »von Geschichte besessenen Denken« 
der Moderne, was als bleibendes Motiv alle seine Arbeiten durchzieht. Eine 
Spielart dieser neuen Metaphysik erkannte er in der neuzeitlichen Fort-
schrittsphilosophie, deren Vertreter bekanntlich nicht müde werden, zu 
verkünden, daß sich die Lage der Menschen im Laufe der Geschichte ver-
bessert habe und weiter verbessern werde. Im positivistischen 19. Jahrhun-
dert blühte der Fortschrittsglaube regelrecht auf und transformierte sich 
im 20. Jahrhundert zu einem Fortschrittstechnizismus, in dem die Zukunft 
regelrecht am Reißbrett geplant wurde.

Daß Löwith den progressistischen Beschwörungen seiner Zeit wenig 
abgewinnen konnte, ist aufs engste mit seinen persönlichen Erlebnissen 
verbunden. Als Zeuge zweier Weltkriege mußte er am eigenen Leib erle-
ben, was es heißt, wenn eine zivilisierte – vermeintlich fortschrittliche – 
Welt in ihren Grundfesten erschüttert und zerstört wird. Die Erfahrung von 
Umsturz und Auflösung der bürgerlichen Gesellschaft prägte sich dem jun-
gen Mann früh ein und verließ ihn seither nie wieder.

Seine Kindheit und Jugend verbrachte Löwith in einem gutbürger-
lichen Künstlerhaus in München. Im Ersten Weltkrieg meldete sich der 
Abiturient als Freiwilliger zum Kriegsdienst, wurde schwer verwundet 
und geriet in italienische Gefangenschaft. Nach der Machtergreifung 
durch die Nationalsozialisten war er wegen seiner jüdischen Herkunft 
in Deutschland nicht mehr erwünscht. Eine jahrelange Odyssee führte 
ihn über Rom nach Sendai in Japan, wo ihm die Kaiserliche Universität 
Tōhoku einen Lehrstuhl für Philosophie zur Verfügung stellte. Die Jahre 
im Fernen Osten beeindruckten ihn nachhaltig. Als sich die politische 
Lage auch in seinem Gastland zuspitzte, emigrierte er 1941 in die USA 
und unterrichtete dort zunächst am Theologischen Seminar von Hartford, 
später in New York. 

Rex – Karl Löwith

Grundlagen  |  Sezession 123 · Dezember 2024

Geschichte ohne Ziel – Leben  
und Werk von Karl Löwith
von Eva Rex



29

Für Löwith ist es eine zutiefst religiöse Haltung, die den modernen 
Fortschritts- und Entwicklungsoptimismus antreibt: Der Glaube an die 
fortschreitende Beherrschbarkeit der Welt stehe in der heilsgeschichtlichen 
Tradition der Offenbarungserzählung, die, unter anderen Vorzeichen, in 
unserer säkularisierten Gesellschaft weiterlebe. Löwith, der sich eingehend 
mit der frühkirchlichen Patristik befaßt hatte, fand heraus, daß die Prin-
zipien des jüdischen Messianismus und der christlichen Eschatologie dec-
kungsgleich waren mit denen der bürgerlichen Geschichtsphilosophie wie 
sie von Hegel, Comte und Marx gelehrt wurden, in deren Mythologisie-
rung des Fortschritts er ein theologisches, endzeitliches Kontinuum wie-
dererkannte. Das Buch, in dem Löwith diese Überlegungen vortrug und 
mit dem er seinen Weltruf als Philosophiehistoriker begründen sollte, ist 
zunächst unter dem Titel Meaning in History, in deutscher Übersetzung 
als Weltgeschichte und Heilsgeschehen (1953), erschienen. Darin argumen-
tiert Löwith, daß das ursprüngliche biblische Glaubenssystem zwei Stoß-
richtungen hatte: Zwar glaubte man an eine Enderfüllung des menschli-
chen Schicksals im Jenseits, zugleich aber richtete man seine Hoffnung auf 
die Erlangung eines seligen Zustandes auf Erden – herbeigeführt durch 
Gott. Dieser Glaube änderte sich im Verlauf der Neuzeit dahingehend, daß 
»jüdischer Futurismus« und christliche Zuversicht durch ein zeitgemäßes 
Geschichtsbewußtsein abgelöst wurden, welches die Wirklichkeit des Jetzt 
negiere und zugunsten eines Jenseits aus verklärtem Idealismus ausspiele. 
Somit zehre der moderne Mensch – selbst der überzeugteste Atheist – von 
religiösen Visionen, die er ins Irdisch-Diesseitige überführe, und dabei 
folge er einer uralten Mystik, die sich hinter scheinbarer Rationalität nur 
notdürftig verberge.

Von zentraler Bedeutung in der neuzeitlichen Version der Eschatologie 
sei indes die Vorstellung, daß nicht mehr eine transzendente Kraft (Gott) 
der Antreiber der weltlichen Geschicke sei, sondern der Mensch selbst: 
Dieser setze sich Ziele und forme Gesellschaften und Systeme – so entstehe 
Geschichte, und so entstehe geschichtliches Bewußtsein. Seit dem Aufkom-
men des Christentums, so Löwith, sei kein Denken über Geschichte mög-
lich, welches nicht auf das Heilsgeschehen ausgerichtet sei, wenn auch in 
negativer Absicht. 

Der Wechsel vom christlichen Mittelalter zur säkularen Neuzeit war 
also nur scheinbar eine Emanzipation vom Christentum und seinen theo-
logischen Grundvoraussetzungen, strukturell lebten die gleichen Vorstel-
lungen weiter, wie sie zu Abrahams Zeiten gültig gewesen waren. Das sei, 
so Wiebrecht Ries in seiner Studie über Löwith, zudem der Grund, warum 
der moderne Fortschrittsgedanke in sich zweideutig sei: »Er ist seinem 
Ursprung nach christlich, und seiner Tendenz nach antichristlich«.

Auch die Idee, daß sich Geschichte linear vollziehe, sei biblischen 
Ursprungs. Sie übernehme die Vorstellung von einem gesetzmäßigen Ablauf 
von Entwicklung auf ein sich erfüllendes Schicksal zu. Angelehnt an die 
alttestamentarische Überlieferung, werde Geschichte nunmehr als »Zwi-
schenzeit« erfahren, die das prekäre Intervall zwischen der Entfremdung 
des Menschen von Gott (Sündenfall) und seiner Versöhnung mit ihm (Erlö-
sung) irdisch-diesseitig ausfülle. Allerdings sei dieses abendländisch-lineare 
Geschichtsdenken Löwith zufolge außerordentlich problematisch, weil es 
von einer Steigerungslogik durchdrungen sei, die ins Maßlose tendiert. 

Nach Löwith hingegen hat die Geschichte aus sich selbst heraus keinen 
Sinn, dieser ist ihr nur durch theologisches Denken untergeschoben wor-
den. Geschichte ist für ihn etwas Zufälliges, Beiläufiges. Und »vom Zufälli-
gen und Wechselnden gibt es keine philosophische Wissenschaft«.

Der abendländisch-religiös begründeten Philosophie der Geschichte 
stellt Löwith das antike nichtreligiöse Verständnis eines Kreislaufs ohne 
Anfang und Ende gegenüber – eine Bewegung ohne Verheißung, Ziel und 
Vollendung. Dies ist ein Modell, das ihn mehr überzeugt. Insofern in der 
griechischen Kosmologie Mensch und Natur als Einheit gesehen wurden, 
galt der Kreis als Symbol für die unveränderliche Weltordnung, die einge-
bettet war in einen in sich selbst begründeten (göttlichen) Kosmos. Diese 
Vorstellung von Ganzheit brach mit der biblischen Schöpfungstheologie 
auseinander, der zufolge die Welt von einem überweltlichen Gott geschaf-
fen wurde, der von außerhalb eingreift. Nicht mehr Natur im Zyklus von 
Werden und Vergehen bestimme fortan das Weltverhältnis des Menschen, 
sondern eine heilsträchtige Geschichte, deren letzter Sinn und Zweck in 

Rex – Karl Löwith

»Daß wir überhaupt die 
Geschichte im ganzen auf 
Sinn und Unsinn hin be-
fragen, ist selbst geschicht-
lich bedingt: Jüdisches und 
christliches Denken haben 
diese maßlose Frage ins Le-
ben gerufen. Den Juden 
und Christen bedeutet Ge-
schichte vor allem Heils-
geschehen. Als solches ist 
sie das Anliegen von Pro-
pheten und Predigern. Das 
Faktum der Geschichts-
philosophie und ihre Frage 
nach dem letzten Sinn ist 
diesem eschatologischen 
Glauben an einen heilsge-
schichtlichen Endzweck 
entsprungen.« 

Karl Löwith: Welt­
geschichte und Heils­
geschehen, S. 13.

»Das ganze moderne 
Mühen um immer neue 
Verbesserungen und Fort-
schritte wurzelt in dem 
einen christlichen Fort-
schritt zum Reiche Gottes, 
von dem das moderne 
Bewußtsein sich emanzi-
piert hat und von dem es 
doch abhängig blieb, wie 
ein entlaufener Sklave von 
seinem entfernten Herrn.«

Karl Löwith: Welt­
geschichte und Heils­
geschehen, S. 83.



30

einer erlösten Zukunft zur Erfüllung komme. Nach Löwiths Ansicht setzt 
genau hier die Verfallsgeschichte der Philosophie an.

Das zyklische Geschichtsdenken hingegen verbindet die Vorstellungs-
welt der Griechen mit der der Asiaten, deren Welterkenntnis der Philoso-
phiedozent während seines Exils in Japan kennen- und schätzen gelernt hat. 
»Die Weisheit des Ostens hat die uns bewegende Frage nach dem Ziel und 
Sinn der Geschichte überhaupt nie gestellt«, erklärt er, »und es vermieden, 
Welt und Geschichte zusammenzudenken.« Beide Denkhaltungen (die öst-
liche und die antike) hätten eine wertvolle Gemeinsamkeit: Sie zeugten von 
derselben illusionslosen Hinnahme und Anerkennung der Dinge, die unab-
änderlich seien. 

Für Löwith hat die abendländische Geschichtsphilosophie mit ihren 
verheerenden Auswirkungen all der heilsbeschleunigenden Revolutionen 
und radikalen Erlösungsversuchen ihren Zenit überschritten. Spätestens 
jetzt, nach den Katastrophen des 20. Jahrhunderts, sollte die theologische 
Deutung der Geschichte überwunden sein – zugunsten eines realitätsorien-
tierten Daseins jenseits aller Wünschbarkeiten. So plädierte er dafür, daß 
das »Maßvolle« und »Maßgebliche« in die Entscheidungsmotivation des 
Menschen einkehren möge. Nicht mehr der Mensch, der im Namen uni-
versell gültiger Geschichtswahrheiten für die Errichtung des himmlischen 
Jerusalems in der Welt kämpft, solle die Orientierungsgröße für alle Dinge 
sein, sondern der Mensch, der angesichts seiner eigenen Begrenztheit und 
Endlichkeit gelernt hat, Verzicht zu leisten und sich selbst zurückzustellen.

In dieser Hinsicht war die geistige Haltung Jacob Burckhardts für 
Löwith vorbildhaft: Ausgerechnet diesem großen Schweizer, der in der 
Hochphase des Historismus im 19. Jahrhundert lebte und wirkte, war es 
gelungen, eine Haltung der inneren und äußeren Distanz einzunehmen, die 
es ihm erlaubte, im Abstand unpathetischer Betrachtung den »Standpunkt 
des freien Geistes« zu wahren. Löwith selbst hatte sich eine ebensolche 
Distanz zu eigen gemacht. Seine Skepsis und das Bewußtsein der Hinfällig-
keit aller Dinge bewahrten ihn vor den Verlockungen der politischen Mas-
senbewegungen und der revolutionären Ideologien seiner Zeit unter dem 
Banner des Faschismus und des Kommunismus. Distanziert verhielt er sich 
auch gegenüber den scheinbar »humanen« Theorien der Nachkriegszeit. 
Die politischen Verstiegenheiten der Moderne, die sich im Liberalismus, 
Sozialismus und Konservatismus ausdrücken – zu diesen zählte er aus-
drücklich auch die »politische Theorie« Carl Schmitts –, vermochten nicht, 
ihn in ihren Bann zu ziehen. Ebenso hütete er sich vor den Einflüsterungen 
der Existenzphilosophie im Zeichen Kierkegaards und des Nihilismus eines 
Nietzsche, dessen blendende Exaltiertheit »ohne Mitte und Maß« ihn zwar 
ungeheuer faszinierte, letzten Endes aber doch abstieß. Wie Luther sei der 
»Versucher« Nietzsche ein spezifisch deutsches Phänomen gewesen, »radi-
kal und verhängnisvoll«. Gleichwohl ließ ihn die Beschäftigung mit diesem 
»letzten deutschen Philosophen« nie wieder los. In seiner großen Monogra-
phie von 1935, Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Glei­
chen, versuchte er, Nietzsche einer abgründigen Halt- und Weltlosigkeit zu 
überführen und ihn gleichzeitig vor seinen Nachahmern zu schützen. 

Zusammenfassend läßt sich sagen: Weder Kierkegaard noch Nietzsche 
noch die Junghegelianer konnten in Löwiths Augen einen Ausweg aus der 
philosophischen Sackgasse weisen, in welche sie durch ihren eigenen Extre-
mismus und Eskapismus hineingeraten waren, vielmehr waren es Denker 
wie Goethe mit seiner »zarten Empirie«, Burckhardt mit seiner »skeptischen 
Weisheit« und Max Weber mit seiner illusionslosen Redlichkeit, die für 
Löwith die genuine Substanz der großen klassischen Philosophie bewahrten.

Und doch könne es keinen Weg zurück geben, weder zu Goethe und 
dessen klassischem Neuhumanismus noch zum Judentum noch zum Chri-
stentum, etwa aus Trotz gegen das neudeutsche Heidentum. Denn der 
Wunsch nach dem Zurück sei nur die Umkehrung des Zeitpfeils auf der 
gleichen geschichtlichen Skala, die einen gesetzmäßigen Ablauf von Ent-
wicklung vorgibt. Schließlich gehorchten nicht nur die Zukunftsenthusi-
asten einer heilsgeschichtlichen Logik; auch jene, die sich ein Zurück in 
eine mythische Vorzeit wünschen, fielen einer wehmütig-nostalgischen Ver-
klärung anheim, die dem Dogma einer anthropologischen Ursprünglichkeit 
entstamme, welche durch technisches Eingreifen in die Natur verlorenge-
gangen sei. Löwiths kritische Überlegungen richten sich somit nicht allein 
gegen den historistischen Fortschrittsoptimismus der Technikapologeten 

Rex – Karl Löwith

»Die Griechen waren be-
scheidener. Sie maßten sich 
nicht an, den letzten Sinn 
der Weltgeschichte zu er-
gründen. Sie waren von der 
sichtbaren Ordnung und 
Schönheit des natürlichen 
Kosmos ergriffen, und das 
kosmische Gesetz des Wer-
dens und Vergehens war 
auch das Vorbild ihres Ge-
schichtsverständnisses.«

Karl Löwith: Welt­
geschichte und Heils­
geschehen, S. 14.

»Nietzsche ist und bleibt 
ein Kompendium der deut-
schen Widervernunft oder 
des deutschen Geistes. Ein 
Abgrund trennt ihn von 
seinen gewissenlosen Ver-
kündern, und doch hat er 
ihnen den Weg bereitet, 
den er selber nicht ging.«

Karl Löwith: Nietzsches 
Philosophie der ewigen 
Wiederkehr des Gleichen 
(1935). 



31

und Sozialingenieure, sondern ebenso gegen den Katastrophismus, der im 
Zeitalter der Atombombe aufkam und heute im Takt von täglich neu aus-
gerufenen Krisen zum festen Bestandteil einer Dauerklage geworden ist. 
Schließlich stimmen beide, der Optimismus wie der Katastrophismus, in 
die Polarität eines richtigen und eines falschen Weges ein, der, einmal ein-
geschlagen, vermeintlich schicksalhaft und unumkehrbar sei.

1959 schrieb Löwith, man möge sich mit Kant über den fortschrei-
tenden Verfall mit dem Hinweis trösten, daß dieses »Jetzt der letzten Zeit, 
in welcher der Untergang der Welt vor der Tür zu stehen scheint, so alt 
ist wie die Geschichte selbst«. Zwar leugnet er nicht das Krisenanfällige 
und Gebrochene der menschlichen Existenz, und doch verweist er darauf, 
daß daraus keine Schlüsse über die Unausweichlichkeit eines Niedergangs 

der Spezies gezogen werden sollten. Der Mensch mag Atome spalten, die 
Gestirne erobern und in nächster Zukunft mit seinen selbstgeschaffenen 
Maschinen verschmelzen, trotzdem bleibt er stets Natur, eingebunden in 
einen wechselvollen Zyklus, aus dem ihn kein revolutionärer Bruch und 
kein endzeitlicher Untergang mit anschließender Erlösung erretten kann. 
Für Löwith, der geschichtliche Entwicklung verneinte, ist der Mensch 
von heute derselbe, der er in der Antike war: ein Stück Natur. Aus dieser 
Erkenntnis resultiert seine Anschauung, daß »sich über die Natur zu erhe-
ben« unmöglich sei, deswegen könnten Menschen auch niemals »gegen 
ihre eigene Natur« verstoßen.

Im Unterschied zur christlichen Schöpfungslehre hat Löwith die Rang-
höhe des Menschen, gemessen an der Gesamtheit der physischen Welt, 
als äußert gering erachtet. In seinen Schriften ging es ihm stets um den 
»Abbau der christlich-theologischen Überlieferung innerhalb der Metaphy-
sik«. Sowohl das Christentum als auch die aus ihm erwachsene europä-
ische Humanität sind ihm bis zum Schluß ein Problem geblieben, für das er 
weder eine christliche noch antichristliche Lösung finden mochte. 

1952 ging er nach Deutschland zurück und wurde Ordinarius an der 
Universität Heidelberg. Im Jahr darauf veröffentlichte er die Abhandlung 
Heidegger. Denker in dürftiger Zeit, eine kritische Inspektion, geschrieben, 
um »den Bann eines betretenen Schweigens und eines sterilen Nachredens 
von seiten einer gefesselten Anhängerschaft zu brechen«. 

Eine scharfe Heidegger-Kritik findet sich darüber hinaus in seinem 
1986 posthum herausgegebenen Lebensbericht Mein Leben in Deutsch­
land vor und nach 1933. Darin bringt Löwith sein lebenslanges Faszi-
niertsein von Heideggers Persönlichkeit zum Ausdruck – und gleichzeitig 
seine entschiedene Distanzierung von dessen Denken. Dieses betrachtete 
Löwith als philosophisch gescheiterte Konsequenz abendländischer Meta-
physik. Ein unnachgiebiges Urteil fällt er über Heideggers Philosophie 
der »puren Entschlossenheit«, die in seinen Augen die »gottlose Theolo-
gie« eines Existenzialontologen sei, der sich »nicht entschieden von seiner 
theologischen Herkunft gelöst« habe: »Der innere Nihilismus und selbst 
›Nationalsozialismus‹ dieser nackten Entschlossenheit vor dem Nichts war 
zunächst durch Züge verdeckt, die an eine religiöse Bekümmerung den-
ken ließen.« 

Karl Löwith starb auf den Tag genau drei Jahre vor seinem einstigen 
Habilitationsvater. Die geistigen Differenzen zwischen Schüler und Lehrer 
hätten nicht größer sein können.  

Rex – Karl Löwith

Literaturhinweise:

Karl Löwith: Von Hegel zu 
Nietzsche. Der revolutio­
näre Bruch im Denken des 
19. Jahrhunderts (1941), 
Hamburg 1995; 

ders.: Weltgeschichte und 
Heilsgeschehen. Die theo­
logischen Voraussetzungen 
der Geschichtsphilosophie, 
Stuttgart 1953;

ders.: Mein Leben in 
Deutschland vor und nach 
1933. Ein Bericht (1986), 
Frankfurt a. M. 1989; 

Wiebrecht Ries: Karl 
Löwith (= Sammlung 
Metzler; 264), Stuttgart 
1992.

»Das Problem der 
Geschichte ist innerhalb 
ihres eigenen Bereiches 
nicht zu lösen. Geschicht-
liche Ereignisse als 
solche enthalten nicht den 
mindesten Hinweis auf 
einen umfassenden, letzten 
Sinn. Die Geschichte hat 
kein letztes Ergebnis. Eine 
Lösung ihres Problems aus 
ihr selbst hat es nie gegeben 
und wird es nie geben, 
denn die menschliche 
Geschichtserfahrung ist 
eine Erfahrung dauernden 
Scheiterns. Auch das Chri-
stentum ist als historische 
Weltreligion gescheitert. 
Die Welt ist noch dieselbe 
wie zu Zeiten Alarichs; nur 
unsere Mittel der Verge-
waltigung und Zerstörung 
– wie auch des Wiederauf-
baus – sind beträchtlich 
vollkommener geworden.« 

Karl Löwith: Welt­
geschichte und Heils­
geschehen, S. 175.


