
28

I. Das »größte Glück der größten Zahl« ist das oberste Prinzip der 
Moralphilosophie nach Jeremy Bentham (1748 – 1832), dem engli-

schen Juristen, Sozialreformer und Vordenker des Utilitarismus neben John 
Stuart Mill. In seinem rechts- und moraltheoretischen Grundlagenwerk An 
Introduction to the Principles of Morals and Legislation definiert Bentham 
das Glück als die subjektive Wahrnehmung eines Wohlbefindens, einer 
Lust: »Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft zweier souve-
räner Herren gestellt: Lust und Unlust. Ihnen obliegt es, festzustellen, was 
wir tun sollten und tun wollen. Sie haben zu bestimmen, was richtig und 
falsch ist. Und die Ketten von Ursache und Wirkung sind an ihrem Thron 
befestigt.«1 Bentham entwirft eine Ökonomie des Wohlbehagens und der 
Lust, die auf einer streng kalkulatorischen Methode beruht. Um die mora-
lische Qualität einer Handlung oder eines politischen Vorhabens zu ermes-
sen, werden die daraus resultierenden Lustgewinne und -verluste mitein-
ander verrechnet; betragsmäßig feststellbare Umfänge des Wohlbefindens 
werden addiert und quantifizierbare Umfänge des Mißbehagens subtra-
hiert. Handlungen, die die unmittelbare Bedürfnisbefriedigung aufschieben, 
um in Zukunft größere Lust-Erlöse erzielen zu können, sind wie Einzahlun-
gen auf ein laufendes Konto, von dem zu einem späteren Zeitpunkt ent-
sprechende Guthabenbeträge abgehoben werden können. Für das weitere 
Verständnis bedeutsam ist der Umstand, daß die Benthamsche Methode 
in jeder Hinsicht eine Variante der neuzeitlichen Bewußtseins- oder Intro-
spektionsphilosophie darstellt, die vom Zweifel des Descartes an der Wirk-
lichkeit der Welt ausgeht:

II. Descartes vertraut nicht mehr den Eindrücken der äußeren Wirk-
lichkeit, die die Sinne uns vermitteln. Während die sinnliche Wahr-

nehmung als eine potentielle Täuschung, die Außenwelt als ein potentielles 
Trugbild erscheint, erklärt das »cogito ergo sum« die Bewußtseinserleb-
nisse und Denkprozesse, die im Subjekt selbst ablaufen, zur einzig belast-
baren Realität. Die neuzeitliche Philosophie entdeckt die Selbstreflexion 
als den inneren Sinn, der »in den Bewußtseinsakten selbst die einzige 
Gewähr für Wirklichkeit erblickt«.2 Die moderne Subjektphilosophie wer-
tet die äußeren Phänomene (die Sinnesdaten) ab und erklärt eine gesicherte 
Erkenntnis nur noch da für möglich, »wo der Verstand sich im Felde sei-
ner eigenen Erkenntnisformen und Begriffe bewegt.« Die neuzeitliche Wis-
senschaft baut auf die rationalen Prozesse, Funktionen und Operationen 
des Verstandes: das Deduzieren und Induzieren, Schlußfolgern und Rech-
nen. An die Stelle der objektiven, sinnlich vorhandenen Wirklichkeit tritt 
ein System mathematischer Gleichungen, in dem alle realen Verhältnisse in 
Formeln, Zahlenverhältnisse und Beziehungen zwischen Symbolen umge-
setzt sind. Insofern er alles Gegenständliche, Phänomenale auf die Gehirn-
funktionen reduziert, bewegt sich der moderne Wissenschaftler jederzeit 

Kießling – Glückskalkül

Thema  |  Sezession 122 · Oktober 2024

Glückskalkül und  
Transhumanismus
von Simon Kießling

1  Zitiert nach John Din-
widdy: Bentham, Oxford 
1989, S. 20.

2  Dieses und die folgen-
den Zitate nach Hannah 
Arendt: Vita activa oder 
Vom tätigen Leben, Mün-
chen 1967, S. 259 – 302.



29

innerhalb der Schemata des Verstandes, die er in sich selber vorfindet. Er 
ist zuletzt »in das Gefängnis seiner selbst, seines eigenen Denkvermögens 
verwiesen, das ihn unerbittlich auf sich selbst zurückwirft, ihn gleichsam 
in die Grenzen seiner selbstgeschaffenen Systeme sperrt«. Im Sinne einer 
Vorstellungswelt, die ausschließlich den Bewußtseinsdaten Realitätscha-
rakter zuspricht, ist ein kategorialer Unterschied zwischen Wirklichkeit 
und Traum nicht mehr zu begründen. Indem das neuzeitliche Subjekt das 
real Gegebene (Gegenständliche) in den Fluß der Bewußtseinsdaten auflöst, 
entsubstantiiert es die äußere Welt: »Als Bewußtseinsgegenstand verliert 
das Ding seine Substanzialität, und der gesehene Baum unterscheidet sich 
in nichts mehr von einem nur erinnerten oder auch frei erfundenen.« Das 
neuzeitliche Subjekt tendiert mithin dazu, sich in imaginären, fiktiven Wel-
ten zu verlieren und von ihm selbst produzierte, erträumte, phantastische 
Zusammenhänge als Realität anzunehmen.

III. Benthams Methode folgt dem basalen Modus der neuzeitlichen 
Bewußtseins- oder Introspektionsphilosophie: Denn Glück bedeu-

tet ihm zufolge nicht etwas Äußerliches, Greifbares oder Objektivierbares, 
sondern eine rein innere Empfindung. Was Bentham unter Glück versteht, 
ist »die Endsumme der Lustgefühle, die übrigbleibt, wenn man die Unlust-
gefühle von ihnen subtrahiert; aber dieses auf Grund eines mathematischen 
Kalküls gefundene Wohlbefinden meldet sich lediglich im Bewußtsein, es 
hat keine äußeren Merkmale wie Reichtum oder Gesundheit, und es bleibt 
so in sich selbst eingeschlossen und abgetrennt von der Außenwelt wie das 
kartesische cogito me cogitare.« Bentham erachtet die Lust- und Unlust-
empfindungen eben deshalb für die realsten Formen des Seienden, weil sie 
unmittelbar im Bewußtsein präsent sind; zu ihnen haben wir einfacher und 
direkter Zugang als zu den objektiven Dingen der Welt, die wir immer nur 
durch den Filter unserer Formen der Anschauung wahrnehmen, ohne je zu 
den »Dingen an sich« vorstoßen zu können. Benthams Lust- und Unlust-
kalkül beruht ganz und gar auf der Selbstreflexion des Subjekts: Nicht nur 
die Lust- und Unlustempfindungen selbst stellen rein subjektive Empfin-
dungen dar; auch die mathematischen Kalkulationen, mit denen Bentham 
die Maximierung des Glücks errechnen will, sind Operationen des Verstan-
des, die sich ausschließlich introspektiv vollziehen. Allerdings mußten Ben-
tham und seine Adepten letzten Endes eingestehen, daß es unmöglich sei, 
die Summe der Lust- und Unlustgefühle wissenschaftlich präzise zu berech-
nen, sprich: daß die Intensität der Erzeugung von Lust nicht im strengen 
Sinne meßbar und kalkulatorisch bestimmbar sei, um aus den Meßresulta-
ten Verhaltensregeln abzuleiten. Die lange Zeit für unüberwindbar erach-
tete Schwierigkeit schien darin zu bestehen, daß in Fragen der Moral und 
Politik streng arithmetische, quantitativ ermittelbare Ergebnisse wie in den 
Naturwissenschaften nicht zu erzielen waren, weshalb am Ende das resi-
gnative Fazit stand, daß es mathematisch nicht ermittelbar sei, durch wel-
che Handlungen oder politischen Maßnahmen die maximale Lust- und 
Glückserfahrung eines Individuums oder eines Großkollektivs herbeige-
führt werden könne. Dies ändert sich indes im Zeitalter der Digitalität und 
der Künstlichen Intelligenz, das die Techniken und Mittel bereitstellt, um 
entsprechende Schwierigkeiten zu überwinden: Denn nun stehen Algorith-
men zur Verfügung, die imstande sind, aus dem Nutzerverhalten des (sur-
fenden) Subjekts diejenigen Inhalte abzuleiten, die ihm maximale Momente 
des Glücks und der Zufriedenheit darbieten. Computerisierte Rechenpro-
zesse sind in der Lage, aus der Verlaufsgeschichte abgerufener Inhalte, ja 
aus der von Kameras eingefangenen Mimik des Users denjenigen Content 
zu ermitteln und auszuwählen, der das Belohnungssystem des Nutzers paß-
genau bedient. Sie sorgen dafür, daß Benthams ursprüngliche Vision, die 
lange eine bloße, nicht praktikable Theorie zu sein schien, mit einemmal in 
die Wirklichkeit umsetzbar wird: Im Zeitalter der Digitalität und der Künst-
lichen Intelligenz wird es in der Tat möglich, das menschliche Bewußtsein 
über mathematische Prozesse so zu regulieren, daß dieses die größtmögli-
che Glückserfahrung erzielt. Mathematisch-kalkulatorisch vermittelt, wird 
dem Subjekt ein steter Fluß lustbereitender Inhalte dargeboten, der aus 
Bildschirmen respektive Endgeräten quillt. Die transhumanistische Aufrü-
stung des Menschen perfektioniert dies noch, indem sie über eingepflanzte 
Sonden, Chips oder Mikroelektroden Gehirnregionen stimuliert bzw. Emp-
fangsgeräte in das Gehirn einsetzt, über die Inhalte unmittelbar eingespeist 

Kießling – Glückskalkül



30

werden können. Direkt in das Gehirn hochgeladener Content (Video-Clips, 
Online-Games, virtuelle Aufenthalte in fernen Ländern, sexuelle Erlebnisse 
etc.) sorgt für eine künstlich erzeugte, tendenziell ununterbrochene Aus-
schüttung von Dopamin. Dabei gilt es, den Umstand nicht aus den Augen 
zu verlieren, daß Bentham in erster Linie als Moralphilosoph argumen-
tierte. Die in seinem Geiste unternommene glücksmaximierende, mathe-
matisch unterlegte Bewirtschaftung des Bewußtseins durch Algorithmen 
und Datenströme erscheint vor diesem Hintergrund durchaus als mora-
lisch geboten. Bietet sie doch der Masse, der »größten Zahl« (oder perspek-
tivisch dem ins Hintertreffen geratenden Homo sapiens überhaupt?), Gele-
genheit, der immer schmerzhafter empfundenen Wirklichkeitserfahrung zu 
entkommen, im realen Leben entbehrlich gemacht zu werden – und statt 
dessen ein aus Bildschirmen, Sonden und Chips sprießendes, ununterbro-
chenes Glückserlebnis zu erlangen. Ohne sich noch um die wachsende Ein-
förmigkeit und Unansehnlichkeit der äußeren Welt bekümmern zu müs-
sen, kann das über Simulationen gelenkte und sedierte Subjekt in virtuelle 
Belohnungsräume eintauchen, die ein elektronisch-kalkulatorisch vermit-
telter, unablässiger Bewußtseinsstrom generiert.

IV. Der von Arendt beschriebene Hang des neuzeitlichen Subjekts, 
der Wirklichkeit den Rücken zu kehren und sich auf die Selbst-

reflexion (die Bewußtseinsprozesse) zurückzuziehen, eskaliert im 20. und 
21. Jahrhundert mit der Tendenz des Individuums, immer größere Teile des 
Lebens vor Bildschirmen zu verbringen. Der von Endgeräten umgebene, 
unablässig auf Bildschirme starrende Mensch setzt sich immer weniger den 
realen Gegebenheiten aus, verschließt sich zusehends vor den Menschen, 
den Dingen, der Natur. Mit Hilfe von VR-Brillen, Immersionsanzügen und 
transkraniellen Helmen sowie perspektivisch durch implantierte Sonden, 
Chips oder Elektroden als Gehirn-Computer-Schnittstellen begibt er sich 
in einen Daseinsmodus, der durch Rechenoperationen konstituiert ist und 
vollständig um Bewußtseinserlebnisse kreist. Indem das (transhumanisti-
sche) Subjekt sein Gehirn mit dem Cyberspace synchronisiert und an einen 
Datenspeicher anschließt, übersiedelt es in eine virtuelle, von der Wirklich-
keit entkoppelte Sphäre des Scheins und kapselt sich in einen Kokon aus 
Phantasiegehalten ein, während die reale Welt zusehends belanglos wird. 
Es ist perspektivisch in der Lage, sich von erfahrbarer Wirklichkeit gänzlich 
abzudichten (sich von der sinnlichen Affizierung durch eine äußere Wirk-
lichkeit bewußt abzuschließen), um vollständig in die künstlich erzeugten, 
simulierten Erfahrungsräume zu wechseln. Der amerikanische KI-Pionier 
Ray Kurzweil spricht bereits von implantierten Nanobots (Minicomputern 
in Nanogröße), die »alle Eindrücke unserer realen Sinne unterdrücken und 
sie durch Signale ersetzen, die der virtuellen Welt angemessen sind.«3 Die 
alte Einschätzung Hannah Arendts, wonach das neuzeitliche Subjekt sich 
aus der Außenwelt in ein Reich der Selbstreflexion zurückzieht, das nach 
mathematischen Formeln (Zahlenverhältnissen) eingerichtet ist und phan-
tastisch-imaginäre Züge trägt, wird im digitalen Zeitalter daseinsprakti-
sche Realität: Hier ist der Mensch in der Tat in seine Subjektivität bzw. 
in eine Ordnung seiner selbstgeschaffenen Systeme, das heißt in jene vir-
tuellen, digital vermittelten Traumwelten und fiktiven Räume als einen 
Kosmos des reinen Bewußtseins, eingeschlossen. Der Bewußtseins- und 
Gehirnhaushalt des (transhumanistischen) Subjekts wird über mathema-
tisch-algorithmische Kalküle so bewirtschaftet, daß es das Bedürfnis emp-
findet, sich der Unvollkommenheit der Außenwelt nicht länger auszusetzen, 
nicht in die objektiv vorhandene, materiell gegebene Welt zurückzufallen, 
sondern dauerhaft in elektronisch bereitgestellte, phantastische, märchen-
hafte Gegenwelten umzusiedeln. 

V. Als Kulminations- oder Extrempunkte der Emanzipation von den 
Außenhalten der Welt erscheinen das »Mind Uploading« einerseits 

und Ray Kurzweils Vision des »aufwachenden Universums« andererseits. 
Das Mind Uploading ist als technologisches Verfahren konzipiert, welches 
das Bewußtsein auf ein externes, digitales Medium hochlädt, um es auf 
einem neuen, künstlichen Substrat technisch nachzubilden. Vermittels der 
Digitalisierung der Persönlichkeit existiert das Subjekt substratlos als Datei 
in einer rein elektronischen Sphäre weiter. Eine neue, artifizielle Spezies ent-
steht, die die Bande des Körpers verläßt und reine, körperlose Information 

Kießling – Glückskalkül

3  Ray Kurzweil: The Sin-
gularity Is Near. When 
Humans Transcend Biology, 
New York 2006, S. 313 f.



31

darstellt. Aus dem Sumpf der Natur gelöst und von der alten, biologischen 
Basis getrennt, erscheint das Bewußtsein reiner, klarer und stärker denn 
je. Mit diesem Zustand absoluter Vergeistigung verglichen, stellt das her-
kömmliche, an die physische Welt gebundene Bewußtsein nur eine Trü-
bung dar, von der sich die transhumanistische, rein zerebrale Existenzform 
emanzipiert. Das Mind Uploading treibt die Bewegungstendenz der neu-
zeitlichen Bewußtseins- und Introspektionsphilosophie auf eine absolute 
Spitze, wo das Bewußtsein sich von der Körperlichkeit überhaupt losreißt, 
das materielle Substrat endgültig abstößt. 

Einen universal-utopischen Vorstoß in tendenziell dieselbe Rich-
tung stellt Ray Kurzweils Vision einer Superintelligenz dar, die imstande 
ist, elektronisch geschaffene, etwa holographische Strukturen in die reale 
Welt zu projizieren, so daß virtuelle Inhalte die äußere Wirklichkeit wie 
eine Datei oder ein Computerprogramm überschreiben. Die virtuelle Welt 
greift durch Nanobotschwärme in die physische Wirklichkeit über, und ein 
cybertechnisch-informationelles Universum legt sich substituierend über 
die alte, objektiv vorhandene Realität. Nanonebel aus Milliarden kleinster 
Teilchen gestalten die Wirklichkeit um und erzeugen eine virtuelle Reali-
tät, die auch sinnlich wahrnehmbar ist und sich gegen die objektive Gege-
benheit der Außenhalte durchsetzt: »Nanobots, sogenannte Foglets, die 
Bild- und Schallwellen manipulieren können, werden die gestalterischen 
Eigenschaften der virtuellen Realität in die reale Welt bringen. […] Die 
Geographie von Bergen und Flüssen weicht dem Cyberspace.«4

Kurzweil entwickelt die Vision eines »aufwachenden Universums«, 
wenn die Superintelligenz (das gigantische Datenverarbeitungssystem) die 
stumme Materie mit Geist und Intelligenz befüllt: »Sobald wir Materie 
und Energie im Universum mit Intelligenz saturieren, wird es aufwachen, 
bewußt und sublim intelligent sein.«5 So ist am Ende ein Zustand erreicht, 
in dem keine autonome, dem Bewußtsein entgegenstehende (natürliche) 
Substanz mehr vorhanden ist. Das Bewußtsein hat jedes Gegenüber assi-
miliert, sich alle Bestände angeglichen, jede es bedingende Außenwelt in 
seine eigene Kreation transformiert. Alles Seiende ist aus körperlicher 
Gegenständlichkeit zu Information, Algorithmus, Kalkulation geworden. 
Der Prozeß der Rationalisierung und Mathematisierung hat sein Endziel 
erreicht, wenn er keinen Punkt des Universums mehr bestehen läßt, an dem 
noch eine von den Operationen des subjektiven Bewußtseins unabhängige, 
aus eigenem Recht bestehende Objektivität existiert.  

Kießling – Glückskalkül

4  Ebd., S. 28.

5  Ebd., S. 375.


