Thema | Sezession 122 - Oktober 2024

Gluckskalkil und
Transhumanismus

von Simon KiefSling

Das »grofite Glick der grofSten Zahl« ist das oberste Prinzip der
e Moralphilosophie nach Jeremy Bentham (1748-1832), dem engli-
schen Juristen, Sozialreformer und Vordenker des Utilitarismus neben John
Stuart Mill. In seinem rechts- und moraltheoretischen Grundlagenwerk An
Introduction to the Principles of Morals and Legislation definiert Bentham
das Glick als die subjektive Wahrnehmung eines Wohlbefindens, einer
Lust: »Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft zweier souve-
raner Herren gestellt: Lust und Unlust. Thnen obliegt es, festzustellen, was
wir tun sollten und tun wollen. Sie haben zu bestimmen, was richtig und
falsch ist. Und die Ketten von Ursache und Wirkung sind an ihrem Thron
befestigt.«" Bentham entwirft eine Okonomie des Wohlbehagens und der
Lust, die auf einer streng kalkulatorischen Methode beruht. Um die mora-
lische Qualitat einer Handlung oder eines politischen Vorhabens zu ermes-
sen, werden die daraus resultierenden Lustgewinne und -verluste mitein-
ander verrechnet; betragsmifig feststellbare Umfiange des Wohlbefindens
werden addiert und quantifizierbare Umfiange des MifSbehagens subtra-
hiert. Handlungen, die die unmittelbare Bedirfnisbefriedigung aufschieben,
um in Zukunft groflere Lust-Erlose erzielen zu konnen, sind wie Einzahlun-
gen auf ein laufendes Konto, von dem zu einem spiteren Zeitpunkt ent-
sprechende Guthabenbetrige abgehoben werden konnen. Fiir das weitere
Verstindnis bedeutsam ist der Umstand, daf§ die Benthamsche Methode
in jeder Hinsicht eine Variante der neuzeitlichen BewufStseins- oder Intro-
spektionsphilosophie darstellt, die vom Zweifel des Descartes an der Wirk-
lichkeit der Welt ausgeht:

II Descartes vertraut nicht mehr den Eindriicken der dufSeren Wirk-
o lichkeit, die die Sinne uns vermitteln. Wahrend die sinnliche Wahr-
nehmung als eine potentielle Tauschung, die AufSenwelt als ein potentielles
Trugbild erscheint, erklart das »cogito ergo sum« die BewufStseinserleb-
nisse und Denkprozesse, die im Subjekt selbst ablaufen, zur einzig belast-
baren Realitdt. Die neuzeitliche Philosophie entdeckt die Selbstreflexion
als den inneren Sinn, der »in den BewufStseinsakten selbst die einzige
Gewihr fiir Wirklichkeit erblickt«.> Die moderne Subjektphilosophie wer-
tet die dufleren Phanomene (die Sinnesdaten) ab und erklirt eine gesicherte
Erkenntnis nur noch da fiir moglich, »wo der Verstand sich im Felde sei-
ner eigenen Erkenntnisformen und Begriffe bewegt.« Die neuzeitliche Wis-
senschaft baut auf die rationalen Prozesse, Funktionen und Operationen
des Verstandes: das Deduzieren und Induzieren, SchlufSfolgern und Rech-
nen. An die Stelle der objektiven, sinnlich vorhandenen Wirklichkeit tritt
ein System mathematischer Gleichungen, in dem alle realen Verhiltnisse in
Formeln, Zahlenverhaltnisse und Beziehungen zwischen Symbolen umge-
setzt sind. Insofern er alles Gegenstiandliche, Phinomenale auf die Gehirn-
funktionen reduziert, bewegt sich der moderne Wissenschaftler jederzeit

28 | KieBling — Gluckskalkul

1 Zitiert nach John Din-
widdy: Bentham, Oxford
1989, S. 20.

2 Dieses und die folgen-
den Zitate nach Hannah
Arendt: Vita activa oder
Vom titigen Leben, Miin-
chen 1967, S. 259-302.



innerhalb der Schemata des Verstandes, die er in sich selber vorfindet. Er
ist zuletzt »in das Gefdngnis seiner selbst, seines eigenen Denkvermdgens
verwiesen, das ihn unerbittlich auf sich selbst zurtickwirft, ihn gleichsam
in die Grenzen seiner selbstgeschaffenen Systeme sperrt«. Im Sinne einer
Vorstellungswelt, die ausschliefSlich den BewufStseinsdaten Realititscha-
rakter zuspricht, ist ein kategorialer Unterschied zwischen Wirklichkeit
und Traum nicht mehr zu begriinden. Indem das neuzeitliche Subjekt das
real Gegebene (Gegenstandliche) in den Flufs der BewufStseinsdaten auflost,
entsubstantiiert es die duffere Welt: »Als BewufStseinsgegenstand verliert
das Ding seine Substanzialitit, und der gesehene Baum unterscheidet sich
in nichts mehr von einem nur erinnerten oder auch frei erfundenen.« Das
neuzeitliche Subjekt tendiert mithin dazu, sich in imaginaren, fiktiven Wel-
ten zu verlieren und von ihm selbst produzierte, ertriumte, phantastische
Zusammenhinge als Realitidt anzunehmen.

III Benthams Methode folgt dem basalen Modus der neuzeitlichen
o BewufStseins- oder Introspektionsphilosophie: Denn Gliick bedeu-
tet ihm zufolge nicht etwas Auflerliches, Greifbares oder Objektivierbares,
sondern eine rein innere Empfindung. Was Bentham unter Gliick versteht,
ist »die Endsumme der Lustgefiihle, die tibrigbleibt, wenn man die Unlust-
gefiithle von ihnen subtrahiert; aber dieses auf Grund eines mathematischen
Kalkils gefundene Wohlbefinden meldet sich lediglich im BewufStsein, es
hat keine dufSeren Merkmale wie Reichtum oder Gesundheit, und es bleibt
so in sich selbst eingeschlossen und abgetrennt von der Auffenwelt wie das
kartesische cogito me cogitare.« Bentham erachtet die Lust- und Unlust-
empfindungen eben deshalb fiir die realsten Formen des Seienden, weil sie
unmittelbar im BewufStsein prasent sind; zu ihnen haben wir einfacher und
direkter Zugang als zu den objektiven Dingen der Welt, die wir immer nur
durch den Filter unserer Formen der Anschauung wahrnehmen, ohne je zu
den »Dingen an sich« vorstofSen zu konnen. Benthams Lust- und Unlust-
kalkiil beruht ganz und gar auf der Selbstreflexion des Subjekts: Nicht nur
die Lust- und Unlustempfindungen selbst stellen rein subjektive Empfin-
dungen dar; auch die mathematischen Kalkulationen, mit denen Bentham
die Maximierung des Gliicks errechnen will, sind Operationen des Verstan-
des, die sich ausschliefSlich introspektiv vollziehen. Allerdings mufSten Ben-
tham und seine Adepten letzten Endes eingestehen, dafs es unmoglich sei,
die Summe der Lust- und Unlustgefiihle wissenschaftlich prazise zu berech-
nen, sprich: daf$ die Intensitit der Erzeugung von Lust nicht im strengen
Sinne mefsbar und kalkulatorisch bestimmbar sei, um aus den MefSresulta-
ten Verhaltensregeln abzuleiten. Die lange Zeit fiir uniiberwindbar erach-
tete Schwierigkeit schien darin zu bestehen, daf$ in Fragen der Moral und
Politik streng arithmetische, quantitativ ermittelbare Ergebnisse wie in den
Naturwissenschaften nicht zu erzielen waren, weshalb am Ende das resi-
gnative Fazit stand, dafs es mathematisch nicht ermittelbar sei, durch wel-
che Handlungen oder politischen Maffnahmen die maximale Lust- und
Gluckserfahrung eines Individuums oder eines Grof$kollektivs herbeige-
fithrt werden konne. Dies dndert sich indes im Zeitalter der Digitalitat und
der Kiinstlichen Intelligenz, das die Techniken und Mittel bereitstellt, um
entsprechende Schwierigkeiten zu tiberwinden: Denn nun stehen Algorith-
men zur Verfligung, die imstande sind, aus dem Nutzerverhalten des (sur-
fenden) Subjekts diejenigen Inhalte abzuleiten, die ihm maximale Momente
des Gliicks und der Zufriedenheit darbieten. Computerisierte Rechenpro-
zesse sind in der Lage, aus der Verlaufsgeschichte abgerufener Inhalte, ja
aus der von Kameras eingefangenen Mimik des Users denjenigen Content
zu ermitteln und auszuwihlen, der das Belohnungssystem des Nutzers pafs-
genau bedient. Sie sorgen dafur, dafs Benthams urspriingliche Vision, die
lange eine blofle, nicht praktikable Theorie zu sein schien, mit einemmal in
die Wirklichkeit umsetzbar wird: Im Zeitalter der Digitalitit und der Kiinst-
lichen Intelligenz wird es in der Tat moglich, das menschliche BewufStsein
Uber mathematische Prozesse so zu regulieren, daf§ dieses die grofStmogli-
che Glickserfahrung erzielt. Mathematisch-kalkulatorisch vermittelt, wird
dem Subjekt ein steter Fluf$ lustbereitender Inhalte dargeboten, der aus
Bildschirmen respektive Endgeriten quillt. Die transhumanistische Aufrii-
stung des Menschen perfektioniert dies noch, indem sie iiber eingepflanzte
Sonden, Chips oder Mikroelektroden Gehirnregionen stimuliert bzw. Emp-
fangsgerite in das Gehirn einsetzt, tiber die Inhalte unmittelbar eingespeist

KieBling — Gluckskalkul

29



3 Ray Kurzweil: The Sin-
gularity Is Near. When
Humans Transcend Biology,
New York 2006, S. 313 f.

werden konnen. Direkt in das Gehirn hochgeladener Content (Video-Clips,
Online-Games, virtuelle Aufenthalte in fernen Landern, sexuelle Erlebnisse
etc.) sorgt fiir eine kiinstlich erzeugte, tendenziell ununterbrochene Aus-
schuttung von Dopamin. Dabei gilt es, den Umstand nicht aus den Augen
zu verlieren, daf$ Bentham in erster Linie als Moralphilosoph argumen-
tierte. Die in seinem Geiste unternommene gliicksmaximierende, mathe-
matisch unterlegte Bewirtschaftung des BewufStseins durch Algorithmen
und Datenstrome erscheint vor diesem Hintergrund durchaus als mora-
lisch geboten. Bietet sie doch der Masse, der »grofsten Zahl« (oder perspek-
tivisch dem ins Hintertreffen geratenden Homo sapiens iiberhaupt?), Gele-
genheit, der immer schmerzhafter empfundenen Wirklichkeitserfahrung zu
entkommen, im realen Leben entbehrlich gemacht zu werden — und statt
dessen ein aus Bildschirmen, Sonden und Chips spriefSendes, ununterbro-
chenes Gliickserlebnis zu erlangen. Ohne sich noch um die wachsende Ein-
formigkeit und Unansehnlichkeit der dufSeren Welt bekimmern zu miis-
sen, kann das uber Simulationen gelenkte und sedierte Subjekt in virtuelle
Belohnungsraume eintauchen, die ein elektronisch-kalkulatorisch vermit-
telter, unabldssiger BewufStseinsstrom generiert.

IV Der von Arendt beschriebene Hang des neuzeitlichen Subjekts,
o der Wirklichkeit den Riicken zu kehren und sich auf die Selbst-
reflexion (die BewufStseinsprozesse) zuriickzuziehen, eskaliert im 20. und
21. Jahrhundert mit der Tendenz des Individuums, immer grofSere Teile des
Lebens vor Bildschirmen zu verbringen. Der von Endgeriten umgebene,
unablissig auf Bildschirme starrende Mensch setzt sich immer weniger den
realen Gegebenheiten aus, verschliefst sich zusehends vor den Menschen,
den Dingen, der Natur. Mit Hilfe von VR-Brillen, Immersionsanziigen und
transkraniellen Helmen sowie perspektivisch durch implantierte Sonden,
Chips oder Elektroden als Gehirn-Computer-Schnittstellen begibt er sich
in einen Daseinsmodus, der durch Rechenoperationen konstituiert ist und
vollstindig um BewufStseinserlebnisse kreist. Indem das (transhumanisti-
sche) Subjekt sein Gehirn mit dem Cyberspace synchronisiert und an einen
Datenspeicher anschliefSt, tibersiedelt es in eine virtuelle, von der Wirklich-
keit entkoppelte Sphire des Scheins und kapselt sich in einen Kokon aus
Phantasiegehalten ein, wihrend die reale Welt zusehends belanglos wird.
Es ist perspektivisch in der Lage, sich von erfahrbarer Wirklichkeit ganzlich
abzudichten (sich von der sinnlichen Affizierung durch eine duflere Wirk-
lichkeit bewufSt abzuschlieflen), um vollstindig in die kiinstlich erzeugten,
simulierten Erfahrungsraume zu wechseln. Der amerikanische KI-Pionier
Ray Kurzweil spricht bereits von implantierten Nanobots (Minicomputern
in Nanogrofe), die »alle Eindriicke unserer realen Sinne unterdriicken und
sie durch Signale ersetzen, die der virtuellen Welt angemessen sind.«3 Die
alte Einschiatzung Hannah Arendts, wonach das neuzeitliche Subjekt sich
aus der AufSenwelt in ein Reich der Selbstreflexion zuriickzieht, das nach
mathematischen Formeln (Zahlenverhiltnissen) eingerichtet ist und phan-
tastisch-imagindre Ziige tragt, wird im digitalen Zeitalter daseinsprakti-
sche Realitit: Hier ist der Mensch in der Tat in seine Subjektivitit bzw.
in eine Ordnung seiner selbstgeschaffenen Systeme, das heifit in jene vir-
tuellen, digital vermittelten Traumwelten und fiktiven Raume als einen
Kosmos des reinen BewufStseins, eingeschlossen. Der BewufStseins- und
Gehirnhaushalt des (transhumanistischen) Subjekts wird iiber mathema-
tisch-algorithmische Kalkiile so bewirtschaftet, daf§ es das Bediirfnis emp-
findet, sich der Unvollkommenheit der AufSenwelt nicht langer auszusetzen,
nicht in die objektiv vorhandene, materiell gegebene Welt zuriickzufallen,
sondern dauerhaft in elektronisch bereitgestellte, phantastische, marchen-
hafte Gegenwelten umzusiedeln.

Als Kulminations- oder Extrempunkte der Emanzipation von den

o Auflenhalten der Welt erscheinen das »Mind Uploading« einerseits
und Ray Kurzweils Vision des »aufwachenden Universums« andererseits.
Das Mind Uploading ist als technologisches Verfahren konzipiert, welches
das BewufStsein auf ein externes, digitales Medium hochladt, um es auf
einem neuen, kiinstlichen Substrat technisch nachzubilden. Vermittels der
Digitalisierung der Personlichkeit existiert das Subjekt substratlos als Datei
in einer rein elektronischen Sphire weiter. Eine neue, artifizielle Spezies ent-
steht, die die Bande des Korpers verlafSt und reine, korperlose Information

30 | KieBling — Gltickskalkul



darstellt. Aus dem Sumpf der Natur gelost und von der alten, biologischen
Basis getrennt, erscheint das BewufStsein reiner, klarer und stiarker denn
je. Mit diesem Zustand absoluter Vergeistigung verglichen, stellt das her-
kommliche, an die physische Welt gebundene BewufStsein nur eine Trii-
bung dar, von der sich die transhumanistische, rein zerebrale Existenzform
emanzipiert. Das Mind Uploading treibt die Bewegungstendenz der neu-
zeitlichen BewufStseins- und Introspektionsphilosophie auf eine absolute
Spitze, wo das BewufStsein sich von der Korperlichkeit tiberhaupt losreifst,
das materielle Substrat endgiiltig abstofst.

Einen universal-utopischen Vorstofs in tendenziell dieselbe Rich-
tung stellt Ray Kurzweils Vision einer Superintelligenz dar, die imstande
ist, elektronisch geschaffene, etwa holographische Strukturen in die reale
Welt zu projizieren, so dafd virtuelle Inhalte die dufSere Wirklichkeit wie
eine Datei oder ein Computerprogramm tiberschreiben. Die virtuelle Welt
greift durch Nanobotschwirme in die physische Wirklichkeit iiber, und ein
cybertechnisch-informationelles Universum legt sich substituierend uber
die alte, objektiv vorhandene Realitiat. Nanonebel aus Milliarden kleinster
Teilchen gestalten die Wirklichkeit um und erzeugen eine virtuelle Reali-
tat, die auch sinnlich wahrnehmbar ist und sich gegen die objektive Gege-
benheit der Auflenhalte durchsetzt: »Nanobots, sogenannte Foglets, die
Bild- und Schallwellen manipulieren konnen, werden die gestalterischen
Eigenschaften der virtuellen Realitdt in die reale Welt bringen. [...] Die
Geographie von Bergen und Fliissen weicht dem Cyberspace. «*

Kurzweil entwickelt die Vision eines »aufwachenden Universums«,
wenn die Superintelligenz (das gigantische Datenverarbeitungssystem) die
stumme Materie mit Geist und Intelligenz befiillt: »Sobald wir Materie
und Energie im Universum mit Intelligenz saturieren, wird es aufwachen,
bewuf3t und sublim intelligent sein.«5 So ist am Ende ein Zustand erreicht,
in dem keine autonome, dem BewufStsein entgegenstehende (natiirliche)
Substanz mehr vorhanden ist. Das BewufStsein hat jedes Gegentiber assi-
miliert, sich alle Bestinde angeglichen, jede es bedingende AufSenwelt in
seine eigene Kreation transformiert. Alles Seiende ist aus korperlicher
Gegenstandlichkeit zu Information, Algorithmus, Kalkulation geworden.
Der Prozefs der Rationalisierung und Mathematisierung hat sein Endziel
erreicht, wenn er keinen Punkt des Universums mehr bestehen 14, an dem
noch eine von den Operationen des subjektiven BewufStseins unabhangige,
aus eigenem Recht bestehende Objektivitit existiert. =

KieBling — Gluckskalkul

4 Ebd,, S. 28.
5 Ebd., S. 375.

31



