
44

1. Sloterdijks Problem

Sloterdijk profiliert in seinen Regeln für den Menschenpark den Humanis­
mus als die Kraft, die der in den Massenspektakeln inszenierten »Bestia­
lisierung der Menschen« entgegengearbeitet und dadurch eine humane 
Selbsthegung ins Werk gesetzt habe, um am Ende den »Betrieb von Men­
schenparks« zu ermöglichen.1 Verwunderlich daran ist allerdings, daß 
Sloterdijk den Humanismus als rein pagane Bewegung versteht, die ohne 
Christentum und ohne Kirche ihren Weg ging – als habe es niemals Bischöfe, 
Kardinäle und Päpste gegeben, die sich selbst als Humanisten verstanden 
hätten.

Daß diese Auslassung des Christentums kein Versehen Sloterdijks 
ist, sondern zur Programmatik seines Denkens gehört, zeigt sich in sei­
nen nach den Regeln veröffentlichten Schriften sehr deutlich. So versteht 
er in dem im Jahre 2007 erschienenen Buch über Gottes Eifer das Chri­
stentum als eine Spielart der eifernden und eine Intoleranzkultur etablie­
renden Monotheismen, an deren Stelle ein »Kosmotheismus« treten soll.2 
Und in dem zehn Jahre nach den Regeln erschienenen Band Du mußt dein 
Leben ändern geht er den Katalog des Übungswissens durch, das von den 
Religionen in menschenverändernder Absicht bereitgestellt wurde, um am 
Ende festzustellen, daß der »jenseitssüchtige Überschwang surrealter Auf­
stiege den Prüfungen der Zeit und der Analyse nicht standgehalten hat«.3 
Soll heißen: Das Potential der überlieferten Religionen mit ihren pädagogi­
schen Praktiken ist erschöpft, die von ihnen errichteten »Schatzhäuser des 
Übungswissens« sind zwar noch vorhanden, werden aber von niemandem 
mehr betreten.4 Offen bleibt, wie man sich unter diesen Umständen vorzu­
stellen hat, daß es der Menschheit gelingen könnte, den ihr von Sloterdijk 
gewiesenen Weg einer planetarischen Solidarität »in täglichen Übungen« 
sich zur Gewohnheit zu machen.5

Sloterdijk muß diese Frage offenlassen, weil er sonst genötigt wäre, sich 
mit der sehr erfolgreichen, das Abendland formenden und auf Selbsthe­
gung orientierenden christlichen Übungspraxis auseinanderzusetzen. In der 
Auseinandersetzung mit diesem Übungsweg hätte er dann freilich auch ein­
räumen müssen, daß das Wesen des Christentums durchaus nicht in jener 
gewaltaffinen und polemisch eifernden Religiosität mit destruktiver Viru­
lenz besteht, die Sloterdijk ihm wie allen Monotheismen in Gottes Eifer 
nachsagt.6 Vielmehr hätte er das Christentum verstehen müssen als eine 
Kraft, die den selbsthegenden Humanismus mit hervorgebracht hat und 
damit auch Sloterdijk als einen posthumanistischen Briefschreiber und 
Buchautor.

Dazu hätte es wenig bedurft: Sloterdijk hätte lediglich das christliche 
»Schatzhaus des Übungswissens« betreten müssen. Schauen wir, was darin 
zu finden ist.

Jochum – Kontemplation

Grundlagen  |  Sezession 123 · Dezember 2024

Kontemplation im  
Menschenpark
von Uwe Jochum

1  Peter Sloterdijk: Regeln 
für den Menschenpark:  
Ein Antwortschreiben 
zu Heideggers Brief über 
den Humanismus, Frank­
furt a. M. 142022, S. 16 
u. 48.

2  Peter Sloterdijk: Gottes 
Eifer: Vom Kampf der drei 
Monotheismen, Frank­
furt a. M. 2007, S. 210.

3  Peter Sloterdijk: Du mußt 
dein Leben ändern, Frank­
furt a. M. 2009, S. 698.

4  Ebd.

5  Ebd., S. 714.

6  Sloterdijk: Gottes Eifer, 
S. 209.



45

2. Die christliche Antwort

Der Übungsweg, den das Christentum entwickelt hat, trägt den Namen 
vita contemplativa, »kontemplatives Leben«. Nicht erst seit Nietzsche 
steht dieser Weg unter Verdacht, aus der Welt hinauszuführen und eine 
Sache lebensuntüchtiger Menschen zu sein, die Nietzsche dem Sklaven­
typus zugerechnet hat: einem Typus, der von Freiheit nichts weiß und 
Werte weder setzen noch durchsetzen kann.7 Man hält es zumeist lieber mit 
Hannah Arendt, die einer vita activa das Wort redete, in der wir im gemein­
samen Sprechen und Handeln den Raum der Politik gestalten.8

Diese Entgegensetzung von vita contemplativa und vita activa ver­
kennt jedoch, daß beide nicht als einander ausschließende Lebensentwürfe 
gedacht sind, sondern als einander ergänzende Lebensvollzüge. Allerdings 
so, daß dabei die vita contemplativa der vita activa das Maß setzt. Um 
das besser zu verstehen, müssen wir auf Aristoteles zurückgehen mit seiner 
Unterscheidung von bios theorētikos und bios politikos.

Aristoteles trifft diese Unterscheidung im Rahmen seiner Überlegungen 
zum Edelsten und Besten, das im Leben zu verwirklichen sei: Das Edelste 
und Beste liege nicht im Herstellen von Gegenständen und auch nicht in 
der Politik, die das Zusammenleben der Menschen organisiere. Denn in 
beiden Fällen folgten wir den Notwendigkeiten des Lebens, sei es, daß wir 
um des Überlebens willen Dinge produzieren, sei es, daß wir um des Über­
lebens willen einen Modus zwischen Krieg und Frieden finden müssen. Das 
für den Menschen Edelste und Beste könne vielmehr nur in dem gefunden 
werden, was jenseits aller Notwendigkeiten und frei von den Zwängen des 
Herstellens und Handelns sei – und das sei die Schau oder Betrachtung 
(theoria) der Wahrheit, wie sie von der Philosophie als einer betrachtenden 
Wissenschaft zu betreiben sei: »Denn das Ziel der betrachtenden Wissen­
schaft ist die Wahrheit.«9

»Wahrheit« war freilich für Aristoteles nicht dieses oder jenes, was in 
irgendeiner Weise richtig ist; »Wahrheit« war für ihn vielmehr das unver­
gängliche, aller Wirklichkeit zugrundeliegende Wesen der Dinge. Und im 
Hinblick auf das Insgesamt des Seins ist dieses unvergängliche, dem Sein 
zugrundeliegende Wesen »das Göttliche« oder »Gott«.10 Wer sein Leben 
einer solchen Schau der in Gott fundierten Wahrheit widmet, der ist für 
Aristoteles ein Philosoph und sein Leben ein bios theorētikos, »ein beschau­
endes Leben«.

Das Gegenteil dieses Lebensweges ist der bios politikos, das Leben in 
einer staatlich organisierten Gemeinschaft von Menschen.11 Im Staat geht 
es um gemeinsames Handeln und damit um die Frage nach den richtigen 
Zielen, auf die hin gehandelt werden soll. Insofern nun aber diese Ziele sich 
nicht von selbst verstehen, sondern bedacht werden müssen, kann das in 
angemessener Weise nur geschehen, wenn wir die Wahrheit der relevanten 
Sachverhalte einschätzen können. Das aber können wir nur dann, wenn 
wir auf dem Weg des bios theorētikos zumindest eine Ahnung von diesen 
Wahrheiten erworben haben. Damit setzt der bios theorētikos dem bios 
politikos das Maß.12

Um das Maß zu setzen, braucht es freilich Menschen, die maßsetzend 
handeln können. Aristoteles schrieb: Solche Menschen müssen die aretē 
verkörpern 13 – soll heißen: Sie müssen tüchtig und tauglich sein, um sitt­
lich handeln und ebendeshalb im Staat das Beste verwirklichen zu kön­
nen. Dazu müssen sie erstens einen ethischen und verständigen Charakter 
haben und zweitens über Lebenserfahrung verfügen, denn es ist die Erfah­
rung, die uns ein Auge einsetzt, damit wir die Sachverhalte richtig sehen 
können.14 Wir würden heute sagen: Wir brauchen einen moralisch gefe­
stigten Charakter und die Fähigkeit, unsere Erfahrungen angemessen zu 
reflektieren, um im Hinblick auf das Handeln die besten Entscheidungen 
sicher treffen zu können. Nicht jeder verfügt über einen solchen Charak­
ter, und nicht jeder hat das richtige Erfahrungsauge für die Wirklichkeit. 
Das wußte auch Aristoteles, weshalb er ergänzte, daß die Menschen durch 
Erziehung und Gewöhnung zur aretē gebracht werden müssen.15 Daß es 
dazu gesetzliche Vorgaben braucht, liegt nahe und wird von Aristoteles 
bemerkt. Daß es dazu aber auch eines konkreten Übungsweges bedarf, ist 
nicht mehr Gegenstand seines Interesses.

Das war der Punkt, an dem die christliche vita contemplativa ins Spiel 
kam. Sie ist als Name vorderhand nur die Übersetzung des aristotelischen 

Jochum – Kontemplation

7  Vgl. Friedrich Nietzsche: 
Jenseits von Gut und Böse, 
in: Giorgio Colli, Mazzino 
Montinari (Hrsg.): Sämtli-
che Werke. Kritische Studi-
enausgabe, Bd. 5, 2., durch­
ges. Aufl., München 1980, 
S. 9 – 243, hier Nr. 260.

8  Vgl. Hannah Arendt: 
Vita activa oder Vom täti-
gen Leben, München / Zü­
rich 91997.

9  Aristoteles: Metaphy-
sik: Schriften zur ersten 
Philosophie, Stuttgart 1984, 
993b 20.

10  Ebd., 1072a 20 –  
1076a 7.

11  Vgl. Aristoteles: Politik: 
Schriften zur Staatstheorie, 
Stuttgart 1989, VII. Buch.

12  Vgl. Aristoteles: Niko-
machische Ethik, Stuttgart 
1983, 1143a 25 – 1145a 11.

13  Vgl. ebd., II. Buch, An­
fang.

14  Vgl. ebd., 1143b 14.

15  Vgl. ebd., 1179b 21 – 
1180a 22.



46

bios theorētikos. Als Praxis aber zielt sie auf die Einübung einer Schau Got­
tes, aus der bei guter Übung der Maßstab für das Leben in der Welt gewon­
nen werden kann.

3. Die christliche Praxis

Motiviert war der christliche Übungsweg durch das Vorbild Jesu, der sich 
immer wieder in abgelegene Gegenden zurückzog, um sich ins Gebet zu 
versenken und Kontakt zu Gott zu suchen. Dieser Aspekt des Rückzugs 
aus der Welt wird im Matthäusevangelium unterstrichen, in dem es heißt 
(Mt 6,6): »Du aber, wenn du betest, geh in deine Kammer, schließe die Türe 
zu und bete zu deinem Vater, der im Verborgenen ist.«

Diesem Vorbild folgten gegen Ende des 3. Jahrhunderts n. Chr. in 
Ägypten und dem Vorderen Orient immer mehr Menschen, die sich in 
die Randzonen der Zivilisation zurückzogen und dort für sich alleine leb­
ten im Gebet und auf der Suche nach Gott.16 Die neue Lebensform war 
freilich so attraktiv, daß sie immer mehr Menschen anzog, die schließlich 
Mönchssiedlungen gründeten, oft mit Hunderten von Mönchen pro Sied­
lung, bisweilen auch mit Tausenden. Diese Siedlungen mußten organisiert 
und geschützt werden, sei es vor den Zudringlichkeiten antiker Heilstouri­
sten, sei es vor Überfällen. Aus dieser Siedlungsform, die sich nach außen 
hin abschloß und ein claustrum bildete, einen »verschlossenen Ort«, gin­
gen schließlich die Klöster hervor.

Wenn wir in diese Klöster hineinschauen, dann sehen wir dort Mön­
che, die sich im wesentlichen dem Gebet und geistlichen Übungen widmen. 
Der leibbezogene Kern dieser Übungen besteht in sexueller Enthaltsamkeit 
und einer harten Diät, bei der vielfach nur Wasser, Brot und Salz auf dem 
Speisezettel steht; bisweilen wird die Nahrungsaufnahme auch längere Zeit 
ausgesetzt. Hinzu kommt die Unterbrechung des nächtlichen Schlafs durch 
Gebetszeiten – und gelegentlich der Versuch, den Schlaf ganz zu vermei­
den.17 Es sind diese Übungen, die wir heute mit dem Wort »Askese« verbin­
den: Praktiken, die gegen den eigenen Leib gerichtet sind und offenbar alles, 
was mit Lust und Freude zu tun haben könnte, austreiben sollen.

Es ging den Mönchen aber nicht um leibfeindliche »Askese«, sondern 
um eine – griechisch gesprochen – askesis oder um ein – lateinisch gespro­
chen – exercitium, was wir beides wörtlich mit »Übung« wiedergeben. 
Diese Übungen setzen beim Leib an, nicht um ihn pathologisch zu ver­
stümmeln, sondern um ihn zu überwinden und ihn dadurch auf die eigent­
liche Übung vorzubereiten: auf die Übung des Geistes, der auf Gott ausge­
richtet werden soll. Und diese eigentliche Übung war und ist bis heute das 
kontemplative Gebet. Es ist der Kern der vita contemplativa, die zur aretē 
führen soll.

Diese Lebensform haben die Wüstenväter sehr früh schon reflektiert. 
Mit am Anfang dieser Reflexionen steht Evagrios Pontikos (345 – 399),18 
der seine Erfahrungen in seinem Buch Praktikos festhielt; wörtlich über­
setzt heißt das: »das, was sich auf die Praxis bezieht«.19 Darin bestimmt 
Evagrios zunächst, worin das Ziel des kontemplativen Übungswegs über­
haupt besteht: Auf diesem Weg, so sagt er, komme man in das »Himmel­
reich«, womit er die apatheia psychēs meinte, »die von Störungen nicht 
affizierte Seele«. Und er ergänzt: Ist die Seele störungsfrei tätig, ist sie also 
in diesem Sinne »im Himmel«, dann ist sie bereit zur »Erkenntnis dessen, 
was wirklich und wahrhaftig ist« (§ 2).

Ein Jahrhundert nach Freud stellen wir uns unter »Seele« einen »psy­
chischen Apparat« vor, der im Gehirn als seinem Organ lokalisiert ist. 
Dieser Apparat äußert sich – so Freud – in den Aktivitäten von Es, Ich 
und Über-Ich, und wenn es bei diesen Aktivitäten zu Fehlkoordinationen 
kommt, dann führt das zu einer Fülle von psychischen Erkrankungen.20 
Die Antike und das Mittelalter meinten mit »Seele« freilich etwas ganz 
anderes: »Seele« (psychē) war seit Aristoteles das Wort für die lebendige 
Kraft, die unseren Leib formt und die sich in drei Schichten oder Funkti­
onsbereiche aufteilt: 21 in den Bereich des Stoffwechsels, der mit Wachs­
tums- und Fortpflanzungskräften verbunden ist; in den Bereich, der unsere 
Wahrnehmungen steuert und diese mit den Emotionen und dem Willen ver­
bindet, wodurch unsere inneren und äußeren Bewegungen gesteuert wer­
den; und schließlich in den Bereich des Denkens oder des Geistes (nous), 

Jochum – Kontemplation

16  Zu den Anfängen des 
Mönchtums: Christoph 
Markschies: Das antike 
Christentum. Frömmig-
keit, Lebensformen, Insti-
tutionen, München 2006, 
S. 157 – 166 und Antoine 
Guillaumont: An den Wur-
zeln des christlichen Mönch-
tums. Aufsätze, Beuron 
2007.

17  Die Beispiele bei Mark­
schies: Das antike Christen-
tum, S. 157 – 166.

18  Zu Evagrios: Kurt Ruh: 
Geschichte der abendlän-
dischen Mystik, Bd. I: Die 
Grundlegung durch die Kir-
chenväter und die Mönchs-
theologie des 12. Jahr-
hunderts, München 1990, 
S. 134 – 136.

19  Evagrios Pontikos: Der 
Praktikos: Hundert Kapi-
tel über das geistliche Le-
ben, hrsg. v. Gabriel Bunge, 
2., verb. u. vermehrte Aufl., 
Beuron 2008. Ich zitiere 
daraus direkt im Text unter 
Angabe der Paragraphen.

20  Vgl. Sigmund Freud: 
Abriß der Psychoanalyse, 
hrsg. v. Hans-Martin Loh­
mann, 9., bibliograph. erg. 
Aufl., Ditzingen 2020.

21  Das Schichten- oder 
Funktionsmodell hat Ari­
stoteles entwickelt in Ari­
stoteles: Über die Seele. 
Griechisch / Deutsch, hrsg. 
v. Gernot Krapinger, Stutt­
gart 2011, dort vor allem 
im dritten Buch.



47

der uns in die Lage versetzt, über das, was uns begegnet, zu reflektieren 
und noch über das Denken nachzudenken.

Dieser dritte Bereich des nous ist der für den Menschen entscheidende 
Bereich, denn hier geht es um das, was den Menschen zum Menschen 
macht: daß er nicht, wie das Tier, in eine Welt gestellt ist, in der er sich 
instinktsicher bewegt, sondern daß er in einer Welt lebt, über die er nach­
denken muß, um sich ihr je nach Lage anpassen zu können. Das Den­
ken übersteigt freilich jegliche Situationsbindung, indem es sich stets in der 
Sphäre allgemeiner Begriffe vollzieht, die sich von den konkreten Gegen­
ständen und Situationen immer schon abgelöst haben: Wenn wir wirklich 
denken, denken wir nicht nur über dieses oder jenes konkret nach, sondern 
sind im Nachdenken stets über das Konkrete hinaus und spekulieren über 
die Welt im ganzen und ihren Sinn.22

Diese Reflexionskraft des nous ruht als Schicht der Seele zwar auf dem 
organischen Substrat des Leibes auf, ist selbst aber an kein Organ gebun­
den.23 Verhält es sich so, dann kann der nous keine »emergente Eigen­
schaft« der Materie sein; er kann auf dem langen Weg der Evolution nicht 
aus Lebenskräften hervorgegangen sein, die ihrerseits aus der Materie her­
vorgegangen sind. Vielmehr waren Antike und Mittelalter davon über­
zeugt, daß der nous diejenige Eigenschaft des Menschen ist, die er mit dem 
Ewig-Göttlichen gemein hat; er ist ein Geschenk, das der Mensch »von 
oben her« erhalten hat und das einer eigenen, nämlich göttlichen Ebene 
des Seins zugehört.24

An dieses Verständnis von »Seele« knüpft Evagrios an, wenn er den 
Erkenntnisakt an den unvergänglich-ewigen nous zurückbindet (§ 3) und 
davon ausgeht, daß wir nur dann fähig sind, die Lage, in der wir sind, 
auch wirklich zu erkennen, wenn der nous als das oberste Seelenvermögen 
ungestört arbeiten kann. Aber – und das ist der Punkt, um den es Evagrios 
geht – wir sind dazu meistens eben nicht in der Lage. Denn unsere Seele 
wird von Kräften beeinflußt, die sie vom Denken abziehen und auf sinnli­
che Eindrücke ausrichten. Dadurch fallen wir aus dem nous auf diejenige 
Ebene der psychē zurück, in der Emotionen und Willenskräfte uns steuern. 
Geschieht das, haben wir den nous als unser eigentlich Menschliches, das 
ein Göttliches ist, verspielt.

Daß es Kräfte gibt, die die Seele stören, wußte die Antike und wußte 
auch das Christentum lange schon vor Evagrios. Aristoteles hatte in seiner 

Jochum – Kontemplation

22  Vgl. Aristoteles, ebd., 
III,4 und III,5.

23  Vgl. ebd., III,4.

24  Dazu Walter Bröcker: 
Aristoteles, Frank­
furt a. M. 41974, S. 172 f.



48

Nikomachischen Ethik als störende Kräfte genannt: die Begierde, den Zorn, 
die Angst, leichtsinnige Zuversicht, Neid, Freude, Haß, Sehnsucht, Eifer­
sucht und Mitleid.25 Und die Christen hatten im Markusevangelium und 
im Römerbrief von Kräften gelesen, die den Menschen von innen her auf 
Abwege bringen: Unzucht, Diebstahl, Mord, Ehebruch, Habgier, Bosheit, 
Arglist, Ausschweifung, Neid, Lästerung, Stolz, Unbesonnenheit.26 Die 
Frage war allerdings, wie diesen Kräften entgegenzutreten sei: Sollte man 
einen harmonischen Ausgleich zwischen positiven und negativen Affekten 
suchen, wie es die Meinung des Aristoteles war, oder sollte man nach dem 
Vorbild der Stoiker auf eine apatheia psychēs im Sinne einer Affektfreiheit 
setzen?

Die Antwort des Evagrios lautete: Es ist unvermeidlich, daß die Seele 
des Menschen von störenden Kräften belästigt wird; ob diese Kräfte aber 
in der Seele verweilen, hängt von uns ab (§ 6). Die von ihm erstrebte apa-
theia psychēs zielte daher nicht auf Affektbeseitigung, sondern auf eine 
Beherrschung und Ordnung der Affekte.27

Um dies zu erreichen, reduzierte Evagrios die überlieferten Störungs­
listen auf acht maßgebliche Affekte: Freßlust, übermäßige Sexuali­
tät, Freude am Geld als solchem, Sinnleere / Traurigkeit, Wut, Überdruß, 
Ruhmsucht und stolzer Hochmut (§ 6).28 Diese Funktionsstörungen der 
psychē sollten sodann dadurch beseitigt werden, daß man sie als »Dämo­
nen« imaginierte. So kann man sich etwa den Dämon der Freßlust als 
üppige Tafel vorstellen, den Dämon der Sexualität als schöne Frau oder 
den Dämon der Freude am Geld als alten Mann, der nicht sterben will 
(§§ 6 – 14). Das gibt uns die Möglichkeit, immer dann, wenn sich einer 
der Dämonen bei uns melden sollte, ein Gegenbild in uns aufzubauen und 
über das Gegenbild eine antidämonische Praxis einzuüben. So empfiehlt 
Evagrios beispielsweise, den Dämon der Freßlust dadurch zu bekämpfen, 
daß wir uns ein karges Mahl vorstellen und die Ernährung dann tatsäch­
lich auch auf Wasser und Brot umstellen (§  16). Von hier aus versteht 
man die von den Wüstenmönchen berichteten körperlichen Extremübun­
gen: Es sind antidämonische Exerzitien, deren Intensität von der Kraft des 
jeweiligen Dämons abhängt.

Wenn das Ziel nun freilich darin liegt, die apatheia psychēs zu erlan­
gen, dann kann es nicht darum gehen, darauf zu warten, bis sich einer der 
Dämonen meldet, um ihn dann erst zu bekämpfen. Das Ziel muß viel­
mehr darin liegen, die Häufigkeit der dämonischen Zugriffe auf die Seele 
zu reduzieren, im Idealfall sie überhaupt zu verhindern. Das Mittel dazu ist 
das kontemplative Gebet.

An dieser Stelle würde man bei einem Werk wie dem Praktikos, das die 
übende Praxis ja schon im Namen mit sich führt, erwarten, daß eine Ein­
führung in ebendiese Praxis nun auch erfolgt. Das ist aber nicht der Fall. 
Das mag daran liegen, daß Evagrios voraussetzt, daß seine Leser mit der 
Praxis der Kontemplation bereits vertraut sind. Es mag aber auch daran 
liegen, daß Evagrios bewußt die Pointe setzen wollte, daß man das Eigentli­
che der Kontemplation nicht aus Büchern lernt, sondern nur dadurch, daß 
man bei einem kontemplativ erfahrenen Beter in die Lehre geht. Jedenfalls 
müssen wir uns anderswo umschauen, wenn wir etwas Konkretes über die 
kontemplative Gebetspraxis erfahren wollen.

Fündig werden wir bei Johannes Cassian (360 – 435), der nur wenig 
jünger als Evagrios war und nach einem langen Aufenthalt bei den ägyp­
tischen Mönchen über deren Übungspraxis in seinen Unterredungen mit 
den Vätern (Collationes patrum) ausführlich Auskunft gegeben hat.29 Die­
ses Werk war ungeheuer wirkmächtig, weil Cassian auf Latein schrieb, so 
daß nun zum erstenmal der Westen des Römischen Reiches lesen konnte, 
wie man im Osten kontemplativ betete. Mehr noch, weil Cassian nach sei­
ner Rückkehr aus Ägypten in Südfrankreich eines der ersten westlichen 
Klöster gründete, hat er ganz wesentlich dazu beigetragen, daß sich die ori­
entalische Klosterkultur auch in ihrer konkreten Gebetspraxis im Abend­
land verbreiten konnte.

Von Cassian also wissen wir, daß das kontemplative Gebet ein Kurz­
gebet ist, das aus einem einzigen Satz besteht, nämlich dem aus Psalm 70, 
Vers 2 übernommenen »Gott, komm mir zur Hilfe; Herr, eile, mir zu hel­
fen.« Dieser Vers wird nicht laut artikuliert, sondern innerlich gesprochen, 
und zwar als immerwährendes Gebet. Damit dient er als »Rettungsanker«, 
wie Cassian sagt.30 Das meint: Der Gebetsvers stoppt unser Denken, das 

Jochum – Kontemplation

25  Vgl. Aristoteles:  
Nikomachische Ethik, 
S. 1105b 20 – 25.

26  Vgl. Mk 7,20–23 und 
Röm 1,29.

27  Zum Hintergrund aus 
psychiatrischer Sicht: Bar­
bara Maier: »Apatheia bei 
den Stoikern und Akedia 
bei Evagrios Pontikos – ein 
Ideal und die Kehrseite sei­
ner Realität«, in: Oriens 
Christianus 78 (1994), 
S. 230 – 249.

28  Siehe auch Evagrios 
Pontikos: Über die acht Ge-
danken, Beuron 42021.

29  Johannes Cassian: 
Unterredungen mit den 
Vätern, 3 Bde., Münster­
schwarzach 2011 – 2015.

30  Ebd., Bd. 1, Collatio 
10,10.



49

die Neigung hat, sich in Assoziationen zu verlaufen. Dieses Herumirren des 
Denkens wird durch den Gebetssatz auf den Gebetssatz fixiert, das heißt, 
der Beter denkt nur noch diesen einen Satz – und sonst nichts. Gelingt das, 
werden damit auch die Dämonen blockiert, die sich sonst in die Assoziatio­
nen einschleichen würden. Kurzum: Der Gebetssatz funktioniert rein psy­
chotechnisch wie das aus den asiatischen Meditationspraktiken bekannte 
Mantra.

Die Antwort auf die Frage, wie man durch dieses Gebet die aretē erlan­
gen und damit handlungskompetent und politikfähig werden kann, liegt 
darin, daß das Gebet durch seine mantrische Eigenschaft die Dämonen 
zurückdrängt und die psychē reinigt. Und da die Seele aus drei Schichten 
besteht, heißt das konkret, daß alle drei Schichten vom nous her neu geord­
net werden. Das geschieht in der Weise, daß das Gebet als eine Aktivität 
des Denkens uns zunächst in Kontakt zu Gott bringt: Wenn alles andere 
in uns schweigt, wird unser Geist empfangsbereit für das Göttliche, das 
immer schon da ist und uns trägt. Dieser Kontakt zu Gott ordnet uns von 
Gott her neu, so daß wir mit jedem Gebet, das uns glückt, ihm etwas ähn­
licher werden. Das Gebet bewirkt sodann aber auch, daß wir im Hinblick 
auf die Welt neu geordnet werden. Denn wenn unser Denken sich auf den 
Gebetsvers einstellt, wird es zugleich auf die Situation fixiert, in der wir 
jetzt und hier im inneren Sprechen des Verses sind. Wir sind dann nicht 
mehr im Leib am Ort des Gebets und im Geist woanders, sondern sind 
ganz hier und jetzt. Und ebendas öffnet uns auf die wirkliche Lage, in der 
wir sind.

Diese Öffnung auf die Lage nannte Evagrios in der Tradition der grie­
chischen Philosophie phronesis (§ 89); die mittelalterliche Theologie sollte 
sie prudentia nennen. Beide Wörter werden zumeist mit »Klugheit« über­
setzt, aber dadurch wird die Sache, um die es geht, verzeichnet. »Klugheit«, 
wie sie Evagrios meint, ist kein Kalkül, mit dem wir das Handeln der Men­
schen berechnen; »Klugheit« ist die Offenheit für die Welt, wie sie ist, die 
Offenheit für die Lage, in der wir uns befinden. Mit anderen Worten: Wir 
werden durch das kontemplative Gebet »klug« im Sinne von »wirklich­
keitskompetent« (§ 2).

Daß uns die Wirklichkeitskompetenz, die wir im kontemplativen Gebet 
erwerben, auch handlungsfähig macht, ergibt sich daraus, daß die Seele 
nun zwar in Funktionsbereiche gegliedert ist, diese Bereiche aber ein Konti­
nuum innerhalb der einen Seele bilden. Daher führt die Übung des nous als 
des obersten Seelenvermögens automatisch zu einem Mitüben der anderen 
Seelenschichten. Wir werden auf der Ebene der Wahrnehmungen, die mit 
den Emotionen und dem Willen verbunden sind, nicht mehr den haltlosen 
Assoziationen und Phantasien ausgeliefert, die unsere Affekte zum Überko­
chen bringen; vielmehr entwickeln wir jetzt Kräfte der Mäßigung, können 
unsere Affekte kontrollieren und uns anderen Menschen zuwenden. Und 
auf der Ebene der Lebenskräfte und des Stoffwechsels verleiblicht sich die 
Übung des nous als Tapferkeit und Geduld (§ 89).

Wenn wir uns dank der Kontemplation die Lage, in der wir sind, nicht 
mehr durch Dämonen verstellen lassen, dann gebiert die kontemplativ 
erworbene Wahrnehmungskompetenz zum Schluß auch die aretē, also die 
Tüchtigkeit und Tauglichkeit für das richtige und situationsangemessene 
Handeln. Wer über diese Tauglichkeit verfügt, der kann, so sagt Evagrios, 
auch die Gerechtigkeit verwirklichen (§ 89). Mit anderen Worten: Er ist 
politikfähig.

Damit ergänzt die Theologie des Evagrios, die sich als Theorie der Poli­
tik lesen läßt, ebenjene politischen Theorien, denen es um den Aufbau von 
menschenhegenden Institutionen geht: Der kontemplative Weg zeigt, wie 
wir Menschen so bilden können, daß sie die Institutionen mit einem lebens­
fördernden, weil humanen Geist erfüllen.

Daß dieser Geist ein von Gott geschenkter Geist sein muß, ist die Über­
zeugung nicht nur des Evagrios, sondern aller Christen vor und nach ihm. 
Es ist ein Geist, der nicht auf eine Anthropotechnik zielt, die doch nur ein 
Gemache wäre; vielmehr zielt der kontemplative Geist auf eine Gelassen­
heit, die uns fähig macht, das, was ist, jetzt und hier, zu sehen, zu hören, 
zu riechen, zu schmecken und zu fühlen.31 Wer durch lange Übung Gelas­
senheit erworben hat, der wird erstaunt feststellen, daß der Menschenpark, 
in dem er dann aufwacht, so ziemlich aussieht wie das, was Evagrios das 
»Himmelreich« genannt hat.  

Jochum – Kontemplation

31  Dazu die Überlegun­
gen bei Uwe Jochum: Lang-
mut. Den Widerstand üben, 
Schnellroda 2024.


