Grundlagen | Sezession 123 Dezember 2024

Kontemplation im
Menschenpark

von Uwe Jochum
1. Sloterdijks Problem

Sloterdijk profiliert in seinen Regeln fiir den Menschenpark den Humanis-
mus als die Kraft, die der in den Massenspektakeln inszenierten »Bestia-
lisierung der Menschen« entgegengearbeitet und dadurch eine humane
Selbsthegung ins Werk gesetzt habe, um am Ende den »Betrieb von Men-
schenparks« zu ermoglichen.” Verwunderlich daran ist allerdings, dafS
Sloterdijk den Humanismus als rein pagane Bewegung versteht, die ohne
Christentum und ohne Kirche ihren Weg ging — als habe es niemals Bischofe,
Kardinile und Pépste gegeben, die sich selbst als Humanisten verstanden
hétten.

Daf§ diese Auslassung des Christentums kein Versehen Sloterdijks
ist, sondern zur Programmatik seines Denkens gehort, zeigt sich in sei-
nen nach den Regeln veroffentlichten Schriften sehr deutlich. So versteht
er in dem im Jahre 2007 erschienenen Buch tiber Goites Eifer das Chri-
stentum als eine Spielart der eifernden und eine Intoleranzkultur etablie-
renden Monotheismen, an deren Stelle ein »Kosmotheismus« treten soll.>
Und in dem zehn Jahre nach den Regeln erschienenen Band Du mufSt dein
Leben dndern geht er den Katalog des Ubungswissens durch, das von den
Religionen in menschenverdndernder Absicht bereitgestellt wurde, um am
Ende festzustellen, daf§ der »jenseitssiichtige Uberschwang surrealter Auf-
stiege den Priifungen der Zeit und der Analyse nicht standgehalten hat«.3
Soll heifSen: Das Potential der tiberlieferten Religionen mit ihren padagogi-
schen Praktiken ist erschopft, die von ihnen errichteten »Schatzhduser des
Ubungswissens« sind zwar noch vorhanden, werden aber von niemandem
mehr betreten.+ Offen bleibt, wie man sich unter diesen Umstianden vorzu-
stellen hat, daf$ es der Menschheit gelingen konnte, den ihr von Sloterdijk
gewiesenen Weg einer planetarischen Solidaritit »in tiglichen Ubungen«
sich zur Gewohnheit zu machen.s

Sloterdijk mufS diese Frage offenlassen, weil er sonst genotigt ware, sich
mit der sehr erfolgreichen, das Abendland formenden und auf Selbsthe-
gung orientierenden christlichen Ubungspraxis auseinanderzusetzen. In der
Auseinandersetzung mit diesem Ubungsweg hitte er dann freilich auch ein-
raumen missen, dafs das Wesen des Christentums durchaus nicht in jener
gewaltaffinen und polemisch eifernden Religiositit mit destruktiver Viru-
lenz besteht, die Sloterdijk ihm wie allen Monotheismen in Gottes Eifer
nachsagt.® Vielmehr hitte er das Christentum verstehen miissen als eine
Kraft, die den selbsthegenden Humanismus mit hervorgebracht hat und
damit auch Sloterdijk als einen posthumanistischen Briefschreiber und
Buchautor.

Dazu hitte es wenig bedurft: Sloterdijk hitte lediglich das christliche
»Schatzhaus des Ubungswissens« betreten miissen. Schauen wir, was darin
zu finden ist.

44 | Jochum - Kontemplation

1 Peter Sloterdijk: Regeln
fiir den Menschenpark:
Ein Antwortschreiben

zu Heideggers Brief iiber
den Humanismus, Frank-
furt a. M. 42022, S. 16
u. 48.

2 Peter Sloterdijk: Gottes
Eifer: Vom Kampf der drei
Monotheismen, Frank-
furt a. M. 2007, S. 210.

3 Peter Sloterdijk: Du mufSt
dein Leben dndern, Frank-
furt a. M. 2009, S. 698.

4 Ebd.
5 Ebd., S. 714.

6 Sloterdijk: Gottes Eifer,
S. 209.



2. Die christliche Antwort

Der Ubungsweg, den das Christentum entwickelt hat, triagt den Namen
vita contemplativa, »kontemplatives Leben«. Nicht erst seit Nietzsche
steht dieser Weg unter Verdacht, aus der Welt hinauszufithren und eine
Sache lebensuntiichtiger Menschen zu sein, die Nietzsche dem Sklaven-
typus zugerechnet hat: einem Typus, der von Freiheit nichts weifs und
Werte weder setzen noch durchsetzen kann.” Man hilt es zumeist lieber mit
Hannah Arendst, die einer vita activa das Wort redete, in der wir im gemein-
samen Sprechen und Handeln den Raum der Politik gestalten.?

Diese Entgegensetzung von vita contemplativa und vita activa ver-
kennt jedoch, daf$ beide nicht als einander ausschliefSende Lebensentwiirfe
gedacht sind, sondern als einander ergidnzende Lebensvollziige. Allerdings
so, daf$ dabei die vita contemplativa der vita activa das MafS setzt. Um
das besser zu verstehen, miissen wir auf Aristoteles zuriickgehen mit seiner
Unterscheidung von bios theorétikos und bios politikos.

Aristoteles trifft diese Unterscheidung im Rahmen seiner Uberlegungen
zum Edelsten und Besten, das im Leben zu verwirklichen sei: Das Edelste
und Beste liege nicht im Herstellen von Gegenstinden und auch nicht in
der Politik, die das Zusammenleben der Menschen organisiere. Denn in
beiden Fillen folgten wir den Notwendigkeiten des Lebens, sei es, daf wir
um des Uberlebens willen Dinge produzieren, sei es, dafy wir um des Uber-
lebens willen einen Modus zwischen Krieg und Frieden finden miissen. Das
fiir den Menschen Edelste und Beste konne vielmehr nur in dem gefunden
werden, was jenseits aller Notwendigkeiten und frei von den Zwingen des
Herstellens und Handelns sei — und das sei die Schau oder Betrachtung
(theoria) der Wahrheit, wie sie von der Philosophie als einer betrachtenden
Wissenschaft zu betreiben sei: »Denn das Ziel der betrachtenden Wissen-
schaft ist die Wahrheit.«®

»Wahrheit« war freilich fiir Aristoteles nicht dieses oder jenes, was in
irgendeiner Weise richtig ist; » Wahrheit« war fir ihn vielmehr das unver-
giangliche, aller Wirklichkeit zugrundeliegende Wesen der Dinge. Und im
Hinblick auf das Insgesamt des Seins ist dieses unvergingliche, dem Sein
zugrundeliegende Wesen »das Gottliche« oder »Gott«." Wer sein Leben
einer solchen Schau der in Gott fundierten Wahrheit widmet, der ist fiir
Aristoteles ein Philosoph und sein Leben ein bios theoretikos, »ein beschau-
endes Leben«.

Das Gegenteil dieses Lebensweges ist der bios politikos, das Leben in
einer staatlich organisierten Gemeinschaft von Menschen.™ Im Staat geht
es um gemeinsames Handeln und damit um die Frage nach den richtigen
Zielen, auf die hin gehandelt werden soll. Insofern nun aber diese Ziele sich
nicht von selbst verstehen, sondern bedacht werden miissen, kann das in
angemessener Weise nur geschehen, wenn wir die Wahrheit der relevanten
Sachverhalte einschitzen konnen. Das aber konnen wir nur dann, wenn
wir auf dem Weg des bios theorétikos zumindest eine Ahnung von diesen
Wahrheiten erworben haben. Damit setzt der bios theorétikos dem bios
politikos das Mafs.™

Um das Maf zu setzen, braucht es freilich Menschen, die mafSsetzend
handeln konnen. Aristoteles schrieb: Solche Menschen miissen die areté
verkorpern™ — soll heiffen: Sie mussen tiichtig und tauglich sein, um sitt-
lich handeln und ebendeshalb im Staat das Beste verwirklichen zu kon-
nen. Dazu miissen sie erstens einen ethischen und verstindigen Charakter
haben und zweitens tiber Lebenserfahrung verfiigen, denn es ist die Erfah-
rung, die uns ein Auge einsetzt, damit wir die Sachverhalte richtig sehen
konnen.™ Wir wiirden heute sagen: Wir brauchen einen moralisch gefe-
stigten Charakter und die Fihigkeit, unsere Erfahrungen angemessen zu
reflektieren, um im Hinblick auf das Handeln die besten Entscheidungen
sicher treffen zu konnen. Nicht jeder verfugt tiber einen solchen Charak-
ter, und nicht jeder hat das richtige Erfahrungsauge fur die Wirklichkeit.
Das wufSte auch Aristoteles, weshalb er ergianzte, daf§ die Menschen durch
Erziehung und Gewohnung zur areté gebracht werden miissen.’s Daf$ es
dazu gesetzliche Vorgaben braucht, liegt nahe und wird von Aristoteles
bemerkt. Dafl es dazu aber auch eines konkreten Ubungsweges bedarf, ist
nicht mehr Gegenstand seines Interesses.

Das war der Punkt, an dem die christliche vita contemplativa ins Spiel
kam. Sie ist als Name vorderhand nur die Ubersetzung des aristotelischen

Jochum - Kontemplation

7 Vgl. Friedrich Nietzsche:
Jenseits von Gut und Bose,
in: Giorgio Colli, Mazzino
Montinari (Hrsg.): Samtli-
che Werke. Kritische Studi-
enausgabe, Bd. s, 2., durch-
ges. Aufl., Miinchen 1980,
S. 9—243, hier Nr. 260.

8 Vgl. Hannah Arendt:
Vita activa oder Vom titi-
gen Leben, Miinchen/Zii-
rich ?1997.

9 Aristoteles: Metaphy-
sik: Schriften zur ersten
Philosophie, Stuttgart 1984,
993b 20.

10 Ebd., 1072a 20—

10762 7.

11 Vgl. Aristoteles: Politik:
Schriften zur Staatstheorie,
Stuttgart 1989, VII. Buch.

12 Vgl. Aristoteles: Niko-
machische Ethik, Stuttgart
1983, 11432 25— 11452 IT.

13 Vgl. ebd., II. Buch, An-
fang.

14 Vgl. ebd., 1143b 14.

15 Vgl. ebd., 1179b 21—
118042 22.

| 45



16 Zu den Anfingen des
Moénchtums: Christoph
Markschies: Das antike
Christentum. Frommig-
keit, Lebensformen, Insti-
tutionen, Miinchen 2006,
S. 157-166 und Antoine
Guillaumont: An den Wur-
zeln des christlichen Ménch-
tums. Aufsitze, Beuron
2007.

17 Die Beispiele bei Mark-
schies: Das antike Christen-
tum, S. 157—166.

18 Zu Evagrios: Kurt Ruh:
Geschichte der abendlin-
dischen Mystik, Bd. I: Die
Grundlegung durch die Kir-
chenvditer und die Monchs-
theologie des 12. Jabr-
hunderts, Miinchen 1990,
S. 134-136.

19 Evagrios Pontikos: Der
Praktikos: Hundert Kapi-
tel iiber das geistliche Le-
ben, hrsg. v. Gabriel Bunge,
2., verb. u. vermehrte Aufl.,
Beuron 2008. Ich zitiere
daraus direkt im Text unter
Angabe der Paragraphen.

20 Vgl. Sigmund Freud:
Abrif§ der Psychoanalyse,
hrsg. v. Hans-Martin Loh-
mann, 9., bibliograph. erg.
Aufl., Ditzingen 2020.

21 Das Schichten- oder
Funktionsmodell hat Ari-
stoteles entwickelt in Ari-
stoteles: Uber die Seele.
Griechisch/Deutsch, hrsg.
v. Gernot Krapinger, Stutt-
gart 2011, dort vor allem
im dritten Buch.

46 |

bios theorétikos. Als Praxis aber zielt sie auf die Einiibung einer Schau Got-
tes, aus der bei guter Ubung der Maf$stab fiir das Leben in der Welt gewon-
nen werden kann.

3. Die christliche Praxis

Motiviert war der christliche Ubungsweg durch das Vorbild Jesu, der sich
immer wieder in abgelegene Gegenden zuriickzog, um sich ins Gebet zu
versenken und Kontakt zu Gott zu suchen. Dieser Aspekt des Riickzugs
aus der Welt wird im Matthdusevangelium unterstrichen, in dem es heifSt
(Mt 6,6): »Du aber, wenn du betest, geh in deine Kammer, schliefSe die Tiire
zu und bete zu deinem Vater, der im Verborgenen ist.«

Diesem Vorbild folgten gegen Ende des 3. Jahrhunderts n.Chr. in
Agypten und dem Vorderen Orient immer mehr Menschen, die sich in
die Randzonen der Zivilisation zuriickzogen und dort fiir sich alleine leb-
ten im Gebet und auf der Suche nach Gott.” Die neue Lebensform war
freilich so attraktiv, daf$ sie immer mehr Menschen anzog, die schliefSlich
Monchssiedlungen griindeten, oft mit Hunderten von Monchen pro Sied-
lung, bisweilen auch mit Tausenden. Diese Siedlungen mufSten organisiert
und geschiitzt werden, sei es vor den Zudringlichkeiten antiker Heilstouri-
sten, sei es vor Uberfillen. Aus dieser Siedlungsform, die sich nach auflen
hin abschlof§ und ein claustrum bildete, einen »verschlossenen Ort«, gin-
gen schlieSlich die Kloster hervor.

Wenn wir in diese Kloster hineinschauen, dann sehen wir dort Mon-
che, die sich im wesentlichen dem Gebet und geistlichen Ubungen widmen.
Der leibbezogene Kern dieser Ubungen besteht in sexueller Enthaltsamkeit
und einer harten Diat, bei der vielfach nur Wasser, Brot und Salz auf dem
Speisezettel steht; bisweilen wird die Nahrungsaufnahme auch langere Zeit
ausgesetzt. Hinzu kommt die Unterbrechung des nichtlichen Schlafs durch
Gebetszeiten — und gelegentlich der Versuch, den Schlaf ganz zu vermei-
den.”” Es sind diese Ubungen, die wir heute mit dem Wort » Askese « verbin-
den: Praktiken, die gegen den eigenen Leib gerichtet sind und offenbar alles,
was mit Lust und Freude zu tun haben konnte, austreiben sollen.

Es ging den Monchen aber nicht um leibfeindliche » Askese«, sondern
um eine — griechisch gesprochen — askesis oder um ein — lateinisch gespro-
chen — exercitium, was wir beides wortlich mit »Ubung« wiedergeben.
Diese Ubungen setzen beim Leib an, nicht um ihn pathologisch zu ver-
stimmeln, sondern um ihn zu tiberwinden und ihn dadurch auf die eigent-
liche Ubung vorzubereiten: auf die Ubung des Geistes, der auf Gott ausge-
richtet werden soll. Und diese eigentliche Ubung war und ist bis heute das
kontemplative Gebet. Es ist der Kern der vita contemplativa, die zur arete
fithren soll.

Diese Lebensform haben die Wustenviter sehr frith schon reflektiert.
Mit am Anfang dieser Reflexionen steht Evagrios Pontikos (345-399),
der seine Erfahrungen in seinem Buch Praktikos festhielt; wortlich uber-
setzt heifdt das: »das, was sich auf die Praxis bezieht«.” Darin bestimmt
Evagrios zunichst, worin das Ziel des kontemplativen Ubungswegs iiber-
haupt besteht: Auf diesem Weg, so sagt er, komme man in das »Himmel-
reich«, womit er die apatheia psycheés meinte, »die von Stérungen nicht
affizierte Seele«. Und er erganzt: Ist die Seele storungsfrei tatig, ist sie also
in diesem Sinne »im Himmel«, dann ist sie bereit zur »Erkenntnis dessen,
was wirklich und wahrhaftig ist« (§ 2).

Ein Jahrhundert nach Freud stellen wir uns unter »Seele« einen »psy-
chischen Apparat« vor, der im Gehirn als seinem Organ lokalisiert ist.
Dieser Apparat duflert sich — so Freud — in den Aktivititen von Es, Ich
und Uber-Ich, und wenn es bei diesen Aktivititen zu Fehlkoordinationen
kommt, dann fiihrt das zu einer Fiille von psychischen Erkrankungen.>
Die Antike und das Mittelalter meinten mit »Seele« freilich etwas ganz
anderes: »Seele« (psyché) war seit Aristoteles das Wort fiir die lebendige
Kraft, die unseren Leib formt und die sich in drei Schichten oder Funkti-
onsbereiche aufteilt:>* in den Bereich des Stoffwechsels, der mit Wachs-
tums- und Fortpflanzungskriften verbunden ist; in den Bereich, der unsere
Wahrnehmungen steuert und diese mit den Emotionen und dem Willen ver-
bindet, wodurch unsere inneren und dufSeren Bewegungen gesteuert wer-
den; und schliefflich in den Bereich des Denkens oder des Geistes (nous),

Jochum - Kontemplation



der uns in die Lage versetzt, iber das, was uns begegnet, zu reflektieren
und noch tber das Denken nachzudenken.

Dieser dritte Bereich des nous ist der fir den Menschen entscheidende
Bereich, denn hier geht es um das, was den Menschen zum Menschen
macht: dafs er nicht, wie das Tier, in eine Welt gestellt ist, in der er sich
instinktsicher bewegt, sondern dafS er in einer Welt lebt, tiber die er nach-
denken mufS, um sich ihr je nach Lage anpassen zu konnen. Das Den-
ken ubersteigt freilich jegliche Situationsbindung, indem es sich stets in der
Sphire allgemeiner Begriffe vollzieht, die sich von den konkreten Gegen-
stinden und Situationen immer schon abgelost haben: Wenn wir wirklich
denken, denken wir nicht nur iiber dieses oder jenes konkret nach, sondern
sind im Nachdenken stets tiber das Konkrete hinaus und spekulieren tiber
die Welt im ganzen und ihren Sinn.>

=

i
i

I

Diese Reflexionskraft des zous ruht als Schicht der Seele zwar auf dem
organischen Substrat des Leibes auf, ist selbst aber an kein Organ gebun-
den.>s Verhilt es sich so, dann kann der nous keine »emergente Eigen-
schaft« der Materie sein; er kann auf dem langen Weg der Evolution nicht
aus Lebenskriften hervorgegangen sein, die ihrerseits aus der Materie her-
vorgegangen sind. Vielmehr waren Antike und Mittelalter davon iiber-
zeugt, daf der nous diejenige Eigenschaft des Menschen ist, die er mit dem
Ewig-Gottlichen gemein hat; er ist ein Geschenk, das der Mensch »von
oben her« erhalten hat und das einer eigenen, namlich gottlichen Ebene
des Seins zugehort.>

An dieses Verstindnis von »Seele« knipft Evagrios an, wenn er den
Erkenntnisakt an den unverginglich-ewigen nous zuriickbindet (§ 3) und
davon ausgeht, dafs wir nur dann fihig sind, die Lage, in der wir sind,
auch wirklich zu erkennen, wenn der nous als das oberste Seelenvermogen
ungestort arbeiten kann. Aber — und das ist der Punkt, um den es Evagrios
geht — wir sind dazu meistens eben #icht in der Lage. Denn unsere Seele
wird von Kriften beeinflufst, die sie vom Denken abziehen und auf sinnli-
che Eindriicke ausrichten. Dadurch fallen wir aus dem nous auf diejenige
Ebene der psyche zuriick, in der Emotionen und Willenskrifte uns steuern.
Geschieht das, haben wir den nous als unser eigentlich Menschliches, das
ein Gottliches ist, verspielt.

DafS es Krifte gibt, die die Seele storen, wufSte die Antike und wufSte
auch das Christentum lange schon vor Evagrios. Aristoteles hatte in seiner

22 Vgl. Aristoteles, ebd.,
111, 4 und I1Ls.

23 Vgl. ebd., I11,4.

24 Dazu Walter Brocker:
Aristoteles, Frank-
furt a. M. 41974, S. 172 1.

Jochum - Kontemplation | 47



25 Vgl. Aristoteles:
Nikomachische Ethik,
S. 11o5b 20-25.

26 Vgl. Mk 7,20-23 und
Rom 1,29.

27 Zum Hintergrund aus
psychiatrischer Sicht: Bar-
bara Maier: »Apatheia bei
den Stoikern und Akedia
bei Evagrios Pontikos — ein
Ideal und die Kehrseite sei-
ner Realitit«, in: Oriens
Christianus 78 (1994),

S. 230-249.

28 Siehe auch Evagrios

Pontikos: Uber die acht Ge-
danken, Beuron 42021.

29 Johannes Cassian:
Unterredungen mit den
Vitern, 3 Bde., Munster-
schwarzach 2011-2015.

30 Ebd., Bd. 1, Collatio
10,TO0.

Nikomachischen Ethik als storende Krafte genannt: die Begierde, den Zorn,
die Angst, leichtsinnige Zuversicht, Neid, Freude, Haf3, Sehnsucht, Eifer-
sucht und Mitleid.>s Und die Christen hatten im Markusevangelium und
im Romerbrief von Kriften gelesen, die den Menschen von innen her auf
Abwege bringen: Unzucht, Diebstahl, Mord, Ehebruch, Habgier, Bosheit,
Arglist, Ausschweifung, Neid, Lasterung, Stolz, Unbesonnenheit.>¢ Die
Frage war allerdings, wie diesen Kriften entgegenzutreten sei: Sollte man
einen harmonischen Ausgleich zwischen positiven und negativen Affekten
suchen, wie es die Meinung des Aristoteles war, oder sollte man nach dem
Vorbild der Stoiker auf eine apatheia psychés im Sinne einer Affektfreiheit
setzen?

Die Antwort des Evagrios lautete: Es ist unvermeidlich, dafs die Seele
des Menschen von storenden Kriften belastigt wird; ob diese Krafte aber
in der Seele verweilen, hiangt von uns ab (§ 6). Die von ihm erstrebte apa-
theia psyches zielte daher nicht auf Affektbeseitigung, sondern auf eine
Beherrschung und Ordnung der Affekte.>”

Um dies zu erreichen, reduzierte Evagrios die tiberlieferten Storungs-
listen auf acht mafSgebliche Affekte: FrefSlust, ubermiflige Sexuali-
tit, Freude am Geld als solchem, Sinnleere/ Traurigkeit, Wut, Uberdruf,
Ruhmsucht und stolzer Hochmut (§ 6).>® Diese Funktionsstorungen der
psyché sollten sodann dadurch beseitigt werden, daf man sie als »Damo-
nen« imaginierte. So kann man sich etwa den Didmon der FrefSlust als
tppige Tafel vorstellen, den Diamon der Sexualitdt als schone Frau oder
den Ddmon der Freude am Geld als alten Mann, der nicht sterben will
(§§ 6-14). Das gibt uns die Moglichkeit, immer dann, wenn sich einer
der Ddmonen bei uns melden sollte, ein Gegenbild in uns aufzubauen und
uber das Gegenbild eine antidimonische Praxis einzutiben. So empfiehlt
Evagrios beispielsweise, den Damon der FrefSlust dadurch zu bekampfen,
daf$ wir uns ein karges Mahl vorstellen und die Ernihrung dann tatsich-
lich auch auf Wasser und Brot umstellen (§ 16). Von hier aus versteht
man die von den Wiistenmonchen berichteten korperlichen Extremiibun-
gen: Es sind antidimonische Exerzitien, deren Intensitit von der Kraft des
jeweiligen Damons abhingt.

Wenn das Ziel nun freilich darin liegt, die apatheia psychés zu erlan-
gen, dann kann es nicht darum gehen, darauf zu warten, bis sich einer der
Dimonen meldet, um ihn dann erst zu bekdmpfen. Das Ziel muf§ viel-
mehr darin liegen, die Haufigkeit der dimonischen Zugriffe auf die Seele
zu reduzieren, im Idealfall sie iiberhaupt zu verhindern. Das Mittel dazu ist
das kontemplative Gebet.

An dieser Stelle wiirde man bei einem Werk wie dem Praktikos, das die
ubende Praxis ja schon im Namen mit sich fithrt, erwarten, daf$ eine Ein-
filhrung in ebendiese Praxis nun auch erfolgt. Das ist aber nicht der Fall.
Das mag daran liegen, daf§ Evagrios voraussetzt, daf$ seine Leser mit der
Praxis der Kontemplation bereits vertraut sind. Es mag aber auch daran
liegen, dafs Evagrios bewuf3t die Pointe setzen wollte, dafy man das Eigentli-
che der Kontemplation nicht aus Biichern lernt, sondern nur dadurch, daf3
man bei einem kontemplativ erfahrenen Beter in die Lehre geht. Jedenfalls
miissen wir uns anderswo umschauen, wenn wir etwas Konkretes iiber die
kontemplative Gebetspraxis erfahren wollen.

Fundig werden wir bei Johannes Cassian (360-435), der nur wenig
junger als Evagrios war und nach einem langen Aufenthalt bei den agyp-
tischen Ménchen iiber deren Ubungspraxis in seinen Unterredungen mit
den Vitern (Collationes patrum) ausfuhrlich Auskunft gegeben hat.> Die-
ses Werk war ungeheuer wirkmachtig, weil Cassian auf Latein schrieb, so
dafs nun zum erstenmal der Westen des Romischen Reiches lesen konnte,
wie man im Osten kontemplativ betete. Mehr noch, weil Cassian nach sei-
ner Riickkehr aus Agypten in Siidfrankreich eines der ersten westlichen
Kloster griindete, hat er ganz wesentlich dazu beigetragen, dafs sich die ori-
entalische Klosterkultur auch in ihrer konkreten Gebetspraxis im Abend-
land verbreiten konnte.

Von Cassian also wissen wir, daf$ das kontemplative Gebet ein Kurz-
gebet ist, das aus einem einzigen Satz besteht, nimlich dem aus Psalm 7o,
Vers 2 iibernommenen »Gott, komm mir zur Hilfe; Herr, eile, mir zu hel-
fen.« Dieser Vers wird nicht laut artikuliert, sondern innerlich gesprochen,
und zwar als immerwihrendes Gebet. Damit dient er als » Rettungsanker«,
wie Cassian sagt.’® Das meint: Der Gebetsvers stoppt unser Denken, das

48 Jochum - Kontemplation



die Neigung hat, sich in Assoziationen zu verlaufen. Dieses Herumirren des
Denkens wird durch den Gebetssatz auf den Gebetssatz fixiert, das heifst,
der Beter denkt nur noch diesen einen Satz — und sonst nichts. Gelingt das,
werden damit auch die Damonen blockiert, die sich sonst in die Assoziatio-
nen einschleichen wiirden. Kurzum: Der Gebetssatz funktioniert rein psy-
chotechnisch wie das aus den asiatischen Meditationspraktiken bekannte
Mantra.

Die Antwort auf die Frage, wie man durch dieses Gebet die arete erlan-
gen und damit handlungskompetent und politikfihig werden kann, liegt
darin, daf§ das Gebet durch seine mantrische Eigenschaft die Damonen
zurtickdriangt und die psyche reinigt. Und da die Seele aus drei Schichten
besteht, heiflt das konkret, dafS alle drei Schichten vom nous her neu geord-
net werden. Das geschieht in der Weise, daf§ das Gebet als eine Aktivitat
des Denkens uns zunichst in Kontakt zu Gott bringt: Wenn alles andere
in uns schweigt, wird unser Geist empfangsbereit fiir das Gottliche, das
immer schon da ist und uns tragt. Dieser Kontakt zu Gott ordnet uns von
Gott her neu, so daf§ wir mit jedem Gebet, das uns gliickt, ihm etwas dhn-
licher werden. Das Gebet bewirkt sodann aber auch, dafs wir im Hinblick
auf die Welt neu geordnet werden. Denn wenn unser Denken sich auf den
Gebetsvers einstellt, wird es zugleich auf die Situation fixiert, in der wir
jetzt und hier im inneren Sprechen des Verses sind. Wir sind dann nicht
mehr im Leib am Ort des Gebets und im Geist woanders, sondern sind
ganz hier und jetzt. Und ebendas 6ffnet uns auf die wirkliche Lage, in der
wir sind.

Diese Offnung auf die Lage nannte Evagrios in der Tradition der grie-
chischen Philosophie phronesis (§ 89); die mittelalterliche Theologie sollte
sie prudentia nennen. Beide Worter werden zumeist mit »Klugheit« tiber-
setzt, aber dadurch wird die Sache, um die es geht, verzeichnet. »Klugheit«,
wie sie Evagrios meint, ist kein Kalkiil, mit dem wir das Handeln der Men-
schen berechnen; »Klugheit« ist die Offenheit fiir die Welt, wie sie ist, die
Offenheit fiir die Lage, in der wir uns befinden. Mit anderen Worten: Wir
werden durch das kontemplative Gebet »klug« im Sinne von »wirklich-
keitskompetent« (§ 2).

Dafs uns die Wirklichkeitskompetenz, die wir im kontemplativen Gebet
erwerben, auch handlungsfihig macht, ergibt sich daraus, dafl die Seele
nun zwar in Funktionsbereiche gegliedert ist, diese Bereiche aber ein Konti-
nuum innerhalb der einen Seele bilden. Daher fiihrt die Ubung des zous als
des obersten Seelenvermogens automatisch zu einem Mitiiben der anderen
Seelenschichten. Wir werden auf der Ebene der Wahrnehmungen, die mit
den Emotionen und dem Willen verbunden sind, nicht mehr den haltlosen
Assoziationen und Phantasien ausgeliefert, die unsere Affekte zum Uberko-
chen bringen; vielmehr entwickeln wir jetzt Krifte der MafSigung, konnen
unsere Affekte kontrollieren und uns anderen Menschen zuwenden. Und
auf der Ebene der Lebenskrifte und des Stoffwechsels verleiblicht sich die
Ubung des nous als Tapferkeit und Geduld (§ 89).

Wenn wir uns dank der Kontemplation die Lage, in der wir sind, nicht
mehr durch Diamonen verstellen lassen, dann gebiert die kontemplativ
erworbene Wahrnehmungskompetenz zum Schluf$ auch die areze, also die
Tuchtigkeit und Tauglichkeit fiir das richtige und situationsangemessene
Handeln. Wer tiber diese Tauglichkeit verfiigt, der kann, so sagt Evagrios,
auch die Gerechtigkeit verwirklichen (§ 89). Mit anderen Worten: Er ist
politikfahig.

Damit ergdnzt die Theologie des Evagrios, die sich als Theorie der Poli-
tik lesen lafst, ebenjene politischen Theorien, denen es um den Aufbau von
menschenhegenden Institutionen geht: Der kontemplative Weg zeigt, wie
wir Menschen so bilden konnen, dafS sie die Institutionen mit einem lebens-
fordernden, weil humanen Geist erfiillen.

Daf3 dieser Geist ein von Gott geschenkter Geist sein muf, ist die Uber-
zeugung nicht nur des Evagrios, sondern aller Christen vor und nach ihm.
Es ist ein Geist, der nicht auf eine Anthropotechnik zielt, die doch nur ein
Gemache wire; vielmehr zielt der kontemplative Geist auf eine Gelassen-
heit, die uns fahig macht, das, was ist, jetzt und hier, zu sehen, zu horen,
zu riechen, zu schmecken und zu fiihlen.>* Wer durch lange Ubung Gelas-
senheit erworben hat, der wird erstaunt feststellen, dafs der Menschenpark,
in dem er dann aufwacht, so ziemlich aussieht wie das, was Evagrios das
»Himmelreich« genannt hat. =

31 Dazu die Uberlegun-

gen bei Uwe Jochum: Lang-
mut. Den Widerstand iiben,

Schnellroda 2024.

Jochum - Kontemplation

49



