
24

In der letzten Ausgabe der Sezession stand viel über das Konzept und die 
Regeln des »Menschenparks« zu lesen, aber nichts darüber, wovon sich die 
Insassen dieses Parks ernähren (oder ernähren sollen) und welche Rolle die 
Tiere darin spielen. Diese Frage scheint sich vielen gar nicht erst zu stellen. 
Im biblischen Ur-Menschenpark, dem Garten Eden, wird den unschuldigen 
Geschöpfen Adam und Eva von Gott eine rein vegetarische Nahrung zuge-
dacht: »Hiermit übergebe ich euch alle Pflanzen auf der ganzen Erde, die 
Samen tragen, und alle Bäume mit samenhaltigen Früchten.« (Gen 1,29) 
In der Welt nach dem Sündenfall bringt der Hirte Abel Gott ein Opfer aus 
den »Erstlingen seiner Herde und von ihrem Fett« dar. Es wird zwar nicht 
explizit gesagt, aber wir können annehmen, daß Abel diese Tiere auch zu 
seinem eigenen Verzehr geschlachtet hat. Sein Bruder, der die »Früchte der 
Erde« bestellt, wird von Gott weniger geliebt und nach dem Mord an Abel 
verdammt. Erst Noah nach der Sintflut, nach Rettung aller Tiere, wird aus-
drücklich gestattet: »Alles Lebendige, das sich regt, soll euch zur Nahrung 
dienen.« (Gen 9,3)

Auch wir gehen heute selbstverständlich davon aus, daß die Tiere uns 
als Nahrungsquellen und Hausgenossen zur Verfügung stehen und daß wir 
das Recht haben, über ihr Leben und ihren Tod zu verfügen. In der indu-
striellen Massengesellschaft sind sie ebenso unsichtbar wie allgegenwärtig. 
Kinder sind fasziniert von Tieren, weshalb diese eine große Rolle in Kinder-
büchern spielen. Viele der Arten, die in diesen abgebildet sind oder als Pla-
stikspielzeug reproduziert werden, sind in ihrem Bestand gefährdet. Heute 
gibt es auf der Welt hunderttausendfach mehr Blauwale und Tiger aus Pla-
stik, als es reale Exemplare gibt. Man hat heute keine Angst oder Ehrfurcht 
mehr vor Löwen, Wölfen, Adlern und Haien (wenn man sie nicht gerade 
vor der Nase hat); es ist vielmehr so, daß diese Kreaturen heute vor der 
erbarmungslosen Verfolgung durch den techno-optimierten Top-Predator 
Mensch geschützt werden müssen.

Jedoch nicht von diesen Tieren, die durch Umweltzerstörung, Profit-
gier und Jagdlust vernichtet werden, soll hier die Rede sein, sondern viel-
mehr von jenen, die massenhaft gezüchtet werden, um den Lebensstandard 
der technologischen Zivilisation zu gewährleisten und aufrechtzuerhalten. 
Die wenigsten Menschen bekommen heutzutage täglich lebendige Hühner, 
Schweine, Kühe, Schafe oder Ziegen zu sehen, aber an jeder Ecke gibt es 
Supermärkte, in denen ihr Fleisch und ihre Knochen, sauber in Plastik ver-
packt, zu kaufen sind, jeden Morgen frisch, alles unter strengsten hygieni-
schen Auflagen und in einem Überfluß, der dazu führt, daß täglich Tonnen 
unverzehrten Fleisches weggeworfen werden.

Laut dem Statistischen Bundesamt (2021) werden pro Tag in Deutsch-
land mehr als zwei Millionen Tiere geschlachtet, darunter 1,7 Millionen 
Hühner, 142 000 Schweine, 91 000 Puten, 26 500 Enten und 9000 Kühe. 
Wer kann sich dem Eindruck widersetzen, daß frei nach Stefan George 

Lichtmesz – Viehisches Köppelsbleek

Grundlagen  |  Sezession 123 · Dezember 2024

Ein viehisches Köppelsbleek
von Martin Lichtmesz

»Sie hielten Ketten, die sie 
dem nächstbesten Schwein 
ums Bein schwangen, wäh-
rend sie das andere Ende 
der Kette an einem der 
Ringe am Rad einhäng-
ten. Durch die Drehung 
des Rades wurde dann dem 
Schwein der Boden un-
ter den Füßen weggezogen 
und das Tier hochgerissen. 
Im selben Augenblick er-
schütterte ein durchdrin-
gendes Quieken Mark und 
Bein, die Besucher zuck-
ten erschrocken zusammen, 
die Frauen erblaßten und 
schreckten zurück. […] In 
der Zwischenzeit wurde ein 
weiteres hochgezogen und 
dann noch eins und noch 
eins, bis sie am Bein auf-
gehängt in Zweierreihen 
baumelten, verzweifelt um 
sich schlugen und quiek-
ten. Der Lärm war entsetz-
lich, er drohte das Trom-
melfell zu zerreißen. Man 
mußte befürchten, daß der 
Raum einen derartigen 
Lärm nicht fassen könne 
– daß die Wende nachge-
ben oder die Decke bersten 
müsse. Man hörte hohes 
und tiefes Quieken, Grun-
zen und gequältes Wim-
mern. Manchmal verebbte 
es für einen Augenblick, 
kam dann, lauter als je zu-
vor, zum Ausbruch, um in 
ohrenbetäubender Steige-
rung zu gipfeln.«

Upton Sinclair:  
Der Dschungel, Frank-
furt‑a. M. 1978.



25

»schon diese zahl frevel« sei? Das Dasein der Mehrzahl dieser Tiere, ihre 
Zeugung, Geburt und Tod werden von Hi-Tech-Maschinen gesteuert, 
begleitet und beendet. Es sind dystopische Höllen, Fabriken des Todes 
ebenso wie des Lebens, eines Lebens, das ausschließlich dem Konsum 
und der industriellen Vernutzung dient. Sie sind piepsende, grunzende, 
muhende, defäkierende und kopulierende Biodinge, deren kurze Existenz 
am Fließband beginnt und endet, die unter alptraumhaften Umständen ver-
sklavt und geschunden werden.

Daß die grauenhaften Bedingungen, unter denen sie gehalten werden, 
zum Teil jeder Beschreibung spotten, ist vage ins kollektive Bewußtsein 
eingesickert, wird aber meistens rasch wieder verdrängt, weil die Impli-
kationen dieses Wissens zu erschreckend sind. Einen der ersten großen 
öffentlichen Schocks gab es bereits 1905, als der amerikanische Schriftstel-
ler Upton Sinclair in seinem Roman Der Dschungel die damals noch kraß 
unhygienischen Bedingungen in den Schlachthöfen von Chicago schilderte, 
in denen menschliche Arbeit ebenso ausgebeutet wurde wie tierische Lei-
ber. Das Buch hatte weitreichende politische Folgen und bekehrte etliche 
Leser wie seinen Autor selbst zum Vegetarismus. Der Anblick der Realität 
der Schlachthöfe wirkt bis heute zuverlässig, um zumindest vorübergehend 
den Appetit auf Fleisch zu verderben. Ein lebendes Wesen, das im Todes-
kampf zappelt, ist für die meisten ein schwer erträglicher Anblick; und den-
noch gibt es Menschen, die täglich zu ihrem Arbeitsplatz gehen, um dort 
Tausende Schweine zu töten.

Anschauungsmaterial ist für jeden, der sich traut, nur einen You-
Tube-Klick weit entfernt, von dem Klassiker Le sang des bêtes (1949) von 
Georges Franju bis hin zu dem mit versteckten Kameras gefilmten Schocker 
Earthlings (2005) oder Eating Animals (2017) nach dem gleichnamigen 
Bestseller von Jonathan Safran Foer. Peter Sloterdijk hat dieses Problem 
mehrfach angesprochen. Die weltweiten Schlachthöfe bilden einen globa-
len »Gulag der Tiere« (Die Reue des Prometheus, 2023), ihre industrielle 
Massenschlachtung stelle die »Holocauste der Nationalsozialisten, der Bol-
schewiken und der Maoisten« weit in den Schatten (Im Weltinnenraum 
des Kapitals, 2005). Diese Art von drastischen Vergleichen ist also keines-
wegs alleinige Sache von fanatischen, linksradikalen »Anti-Speziesisten«, 
zu denen immerhin schon Schopenhauer zählte: »Erst, wenn jene einfache 
und über allen Zweifel erhabene Wahrheit, daß die Tiere in der Hauptsa-
che und im Wesentlichen ganz das Selbe sind, was wir«, schrieb er, »in’s 
Volk gedrungen sein wird, werden die Tiere nicht mehr als rechtlose Wesen 
dastehn und demnach der bösen Laune und Grausamkeit jedes rohen Bur-
schen preisgegeben sein.« Sloterdijk hat nicht davor die Augen verschlos-
sen, daß die »Befreiung« des Menschen einhergeht mit der Versklavung 
der Tiere, die freilich weitaus älter ist als die industrielle Revolution, wie 
abermals Schopenhauer bemerkte: »Die Menschen sind die Teufel der Erde, 
und die Tiere die geplagten Seelen.«  

Völlig übereinstimmend mit Sloterdijk schrieb Yuval Noah Harari in 
seinem Buch Eine kurze Geschichte der Menschheit, man könne die »bei-
spiellosen Errungenschaften des modernen Homo sapiens« nur dann vor-
behaltlos bejubeln, wenn man »das Schicksal aller anderen Tiere ausblen-
det«: »In den vergangenen zweihundert Jahren«, schreibt der weitgehend 
vegan lebende, buddhistische Meditation praktizierende Harari, »haben 
wir Abermilliarden von Tieren in einem Regime industrieller Ausbeutung 
geknechtet, deren Grausamkeit in den Annalen des Planeten Erde ohneglei-
chen ist.« Harari gilt im rechten Spektrum als ein besonders exponierter 
Schurke aufgrund seiner Nähe zum Weltwirtschaftsforum, seiner Apolo-
gie des Transhumanismus und seiner Prophezeiung, daß die Automatisie-
rung riesige Schichten von »nutzlosen« Menschen erzeugen werde, die man 
wohl nur mit »Drogen und Computerspielen« bei Laune halten könne. 
Man könnte auch ergänzen: für deren Erhalt es billiger Fließbandnahrung 
bedarf. Damit dafür nicht allzu viele Schweine und Hühner geschlachtet 
werden müssen, wird bereits jetzt die Idee beworben, noch billigere, pro-
teinreiche und hoffentlich gefühllose Insekten als Nahrungsmittel bereitzu-
stellen.

Beim Namen »Harari« allein fahren schon bei vielen die Jalousien her-
unter. Die programmatische Verquickung von Tier- und Umweltschutz mit 
»Klimawandel« und anderen zweifelhaften Agenden ruft im rechten Spek-
trum oft eine energische Trotzhaltung und Apperzeptionsverweigerung 

Lichtmesz – Viehisches Köppelsbleek

»Es schmerzt mich, daß es 
nie zu einer Erhebung der 
Tiere gegen uns kommen 
wird, der geduldigen Tiere, 
der Kühe, der Schafe, allen 
Viehs, das in unsre Hand 
gegeben ist und ihr nicht 
entgehen kann. Ich stelle 
mir vor, wie die Rebellion 
in einem Schlachthaus aus-
bricht und von da sich über 
eine ganze Stadt ergießt; 
wie Männer, Frauen, Kin-
der, Greise erbarmungs-
los zu Tode getrampelt wer-
den; wie die Tiere Straßen 
und Fahrzeuge überren-
nen, Tore und Türen ein-
brechen, in ihrer Wut sich 
bis in die höchsten Stock-
werke der Häuser hinauf 
ergießen, wie die Waggons 
in der Untergrundbahn von 
Tausenden von wildgewor-
denen Ochsen zerquetscht 
werden und Schafe mit 
plötzlich scharfen Zähnen 
uns zerreißen.« 

Elias Canetti: Alle vergeu­
dete Verehrung. Aufzeich­
nungen 1949 – 1960, Mün-
chen 1970.

»Ein Gutteil der materi-
ellen Errungenschaften, 
mit denen wir Hunger und 
Krankheiten überwunden 
haben, war nur auf Kosten 
von Laboraffen, Milchkü-
hen und Fließbandhüh-
nern möglich. […] Wenn 
nur ein Bruchteil der Be-
hauptungen von Tierschüt-
zern stimmt, dann ist die 
moderne Tierhaltung das 
größte Verbrechen der 
Menschheitsgeschichte. 
Wenn wir das globale 
Glück messen wollen, dür-
fen wir die Meßlatte nicht 
bei den Wohlhabenden, 
bei den Europäern oder bei 
den Männern und vermut-
lich nicht einmal nur beim 
Menschen anlegen.«

Yuval Noah Harari: Eine 
kurze Geschichte der 
Menschheit, München 
2015.



26

hervor. Besonders manche Christen haben Schwierigkeiten, den Zusam-
menhang zwischen der menschlichen Bevölkerungsexplosion der letzten, 
sagen wir, 150 Jahre und der Konsumption und Vernichtung von Pflanzen, 
Tieren und Lebensräumen zu sehen. Heißt es nicht in der Bibel, »Machet 
euch die Erde untertan«? Und wie kann man bloß behaupten, daß es »zu 
viele« Menschen auf diesem Planeten gebe, wenn doch jeder einzelne das 
Ebenbild Gottes in sich trägt, eine unsterbliche Seele hat oder aus anderen 
Gründen, über die man Bescheid zu wissen glaubt, nicht zufällig auf die-
ser Erde »inkarniert« wurde? Andere wiederum machen einen Kult aus 
ihrem Fleischkonsum, vom »Boomer«, der unbehelligt von »linksgrünen« 
Spielverderbern sein Steak grillen will, bis hin zum »nietzscheanischen 

Vitalisten«, der denkt, daß er nur mittels Fleischverzehr (aus artgerech-
ter Haltung vom Biobauern) seinen Testosteronspiegel halten und einen 
Breker-Körper aufbauen kann.

Es gibt jedoch gewichtige Einwände zum Status quo des Fleischkon-
sums, die nicht von der Hand zu weisen sind. Ein ähnlich rotes Tuch 
wie Harari ist manchen die streitlustige Pornodarstellerin und Medizine-
rin Raffaela Raab, genannt die »militante Veganerin«. Diese schreckt im 
Gegensatz zu den meisten Linken nicht davor zurück, auch mit Rechten 
in den Diskussionsring zu steigen. Nach »Shlomo Finkelstein« und Feroz 
Khan, der sich inzwischen offen zum Veganismus bekennt, debattierte sie 
im Juli 2024 für den alternativen Internetsender AUF1 mit Jonas Schick, 
dem Herausgeber der ökologischen Zeitschrift Die Kehre. Aufgrund ihres 
exzentrischen Auftretens und ihres Radikalismus scheint es zunächst ein 
leichtes Spiel zu sein, sie als Wahnsinnige abzutun. Raab vertritt einen 
extremen Egalitarismus, wonach auch die hierarchische Unterteilung von 
Tierarten eine Form der »Diskriminierung« sei, analog zum »Rassismus« 
und »Sexismus«. Daraus folgt aus ihrer Sicht, daß es keinen Unterschied 
macht, ob man einen Menschen oder ein Schwein zur Schlachtbank führt. 
Daraus folge wiederum, daß die Lebensmittelindustrie einen tagtäglichen 
Holocaust an Millionen von Tieren begehe, für eine Gesellschaft, die sich 
theoretisch auch auf rein pflanzlicher Basis ernähren könnte. Gegenüber 
diesem gigantischen Verbrechen könne es keinerlei moralische Kompro-
misse geben: Mord ist Mord. Auch »Vegetarismus«, der immer noch Eier 
oder Käse erlaubt, sei nur ein schwaches Alibi.

In der Diskussion mit Schick betonte Raab, daß Veganismus für sie zual-
lererst ein rein ethisches Anliegen sei und keine Frage etwa der »gesunden 

Lichtmesz – Viehisches Köppelsbleek

©
 b

lic
k

w
in

ke
l /

 A
la

m
y 

S
to

c
k

 F
o

to

Schweinemastanlagen,  
irgendwo in Deutschland.



27

Ernährung« oder der ökologischen Nachhaltigkeit. Diese wiederum ist das 
zentrale Anliegen von Schick, der diesen Themenbereich »von rechts« zu 
beackern versucht. Leider hatte auch er Raab deutlich unterschätzt. Die 
meisten Menschen werden nicht so weit gehen, ein Schwein oder eine Kuh 
auf dieselbe Stufe zu stellen wie einen Menschen. Sie würden lieber eine 
beliebige Anzahl Hühner (oder Wale) töten, als ihr Kind verhungern zu las-
sen. Die meisten Menschen würden auch zustimmen, daß es ethisch weit-
aus verwerflicher sei, Raffaela Raab zu töten als einen beliebigen Hamster, 
und wahrscheinlich würde sie selber auch entsprechend entscheiden, wenn 
man sie vor die Wahl stellen würde, einen Spatzen oder einen Menschen, 
irgendeinen Menschen, zu töten.

Aber die Kunst der guten Argumentation besteht nun einmal darin, 
auch das vermeintlich Selbstverständliche zu begründen. Man könnte ins 
Feld führen, daß Menschen ein stärker entwickeltes Selbstbewußtsein und 
damit (angeblich) auch ein höheres Schmerzempfinden haben oder daß das 
Individuationsprinzip bei Menschen stärker ausgeprägt sei, daß Menschen 
im Gegensatz zu Tieren »Personen« seien. Aus diesem Grund erfüllt uns 
der Kannibalismus mit ganz besonderem Grausen, wenn Menschen mit 
den Leibern anderer Menschen wie mit den Leibern von Tieren umgehen: 
sie zerfleischen, zerstückeln, kochen, sich einverleiben und, was übrigbleibt, 
ausscheiden. Elias Canetti, der ebenfalls ein (gemäßigter) Anti-Speziesist 
avant la lettre war, ging sogar so weit, in Masse und Macht zu formulie-
ren: »Der Kot, der von allem übrigbleibt, ist mit unserer ganzen Blutschuld 
beladen. An ihm läßt sich erkennen, was wir gemordet haben.« Wie man es 
drehen und wenden mag: Wenn man bejaht, daß ein Menschenleben prin-
zipiell über einem Tierleben steht, und manche Tierleben »wertvoller« sind 
als andere, dann wäre die ehrliche Antwort: Der Mensch als das mächtig-
ste, faktisch überlegene Tier an der Spitze der Nahrungskette nimmt sich 
das Recht heraus, perspektivisch zu »hierarchisieren« und zu entscheiden, 
was er wann töten darf und wofür. Das ist jedoch eine willkürliche Setzung, 
zu der man so viele ethische Begründungen hinzuerfinden mag, wie man 
will. Am Ende ist es der eingefleischte »speziesistische« Egoismus, der ent-
scheidet.

Machen es denn die anderen Tiere anders, macht uns die »Schöpfung, 
die auf Fraß gestellt ist« (Canetti), nicht vor, daß ausnahmslos jedes Lebe-
wesen, auch der Pflanzenfresser, sich nur dadurch erhalten kann, indem er 
andere Lebewesen ihres Lebens beraubt? So gesehen unterscheiden wir uns 
vom eiszeitlichen Jäger, der sich in das Fell getöteter Tiere kleidet und mit 
ihren Zähnen und Knochen schmückt, nur durch den Grad unserer tech-
nologischen Perfektion und Glätte, die das eigenhändige Töten in Schinder-
hütten auslagern, wo andere die Drecksarbeit erledigen. Nur sehr stumpfe 
Seelen werden dieses elementare, darwinistische Drama aus zerberstenden 
Knochen und Blutsäuferei vorbehaltslos bejahen. Ist es nicht so, daß es erst 
die Möglichkeit des Neinsagens zu dem endlosen Kreislauf des Verschlin-
gens, Verdauens und Ausscheidens, zu den Regeln des Jurassic Parks ist, 
die das eigentliche Menschsein ausmacht?

Gemessen an einem absoluten Tötungsverbot, scheint die Mensch-
heit zur Schuld gegenüber anderen Lebewesen verdammt. So gab es auch 
immer wieder religiöse und ethische Versuche, aus diesem Verhängnis aus-
zusteigen. Schick führte gegen Raab ins Feld, daß Veganismus »auf dem 
Spielfeld spielt, das die industrielle Gesellschaft ausgelegt hat«, also nur 
unter Bedingungen möglich ist, die letztere erst geschaffen habe, als eine 
Art Versorgungsluxus, den sich nur wenige leisten können. Eine wirklich 
ökologisch nachhaltige Lebensmittelproduktion aber könne auf Tierhal-
tung kaum verzichten. Zu allen Zeiten haben sich Menschen vom Fleisch 
der Tiere ernährt, und das könne auf breiter Basis nicht geändert werden.

In der Tat ist es schwer vorstellbar, man könne eine Massengesellschaft 
wie die unsrige derart »umschalten«, daß sie nur mehr mit veganen Pro-
dukten ernährt wird. Das Leiden und massenhafte Töten der zu »Energie-
speichern« (Schick) reduzierten Tiere und ihre Aufzucht mit dem alleinigen 
Ziel des Getötet-Werdens sind der Preis, den unsere Zivilisation (offenbar) 
zahlen muß, um Milliarden Menschen auf jenem hohen Niveau zu ver-
sorgen, das zum Standard geworden ist. Angesichts des Frevels gegen das 
Leben selbst, der in den zahllosen aus unserem Bewußtsein, Augen und 
Sinn verdrängten Köppelsbleeks der eßbaren Tiere verübt wird, ist das ein 
äußerst unbehaglicher Gedanke.  

Lichtmesz – Viehisches Köppelsbleek

»Ohne das gegenseitige 
Verschlingen von Organis-
men gibt es keine Konti-
nuität des Lebens. Würde 
man jedem Menschen am 
Ende seines Lebens das le-
bendige Schauspiel all des-
sen vor Augen führen, was 
er sich organismisch ein-
verleibt hat, um am Leben 
zu bleiben, wäre er wohl 
entsetzt angesichts all der 
Lebensenergie, die er in 
sich aufgenommen hat. 
Der Horizont eines Fein
schmeckers oder auch nur 
eines Durchschnittsmen-
schen wäre von Hunderten 
von Hühnern, von Schaf- 
und Lammherden, von ei-
ner kleinen Herde von 
Ochsen, von Ställen voller 
Schweine und Flüssen vol-
ler Fische erfüllt. Allein der 
Lärm wäre ohrenbetäu-
bend. Um Canetti zu para-
phrasieren: Jeder Organis-
mus erhebt sein Haupt über 
ein Feld voller Leichen, lä-
chelt in die Sonne und er-
klärt das Leben für gut.« 

Ernst Becker: Escape from 
Evil, New York 1975.

Ernst Jünger gab in seinem 
Roman Auf den Marmor­
klippen der Schinder-
stätte des Oberförsters den 
Namen Köppelsbleek.


